
                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 421 

O CANTO DOS PASSÁROS: 
PROPOSIÇÕES SOBRE A 
INTELECTUALIDADE INDÍGENA  
 
The Song of the Birds: Propositions on Indigenous 

Intellectuality 

 
 

Uisllei Uillem Costa Rodrigues 

 
 
Recebido em: 21/08/2025 
Aprovado em: 20/12/2025 

 

Resumo: Este artigo discute as múltiplas concepções de intelectualidade 
indígena, problematizando os limites das definições clássicas e críticas do campo 
ocidental e propondo novos horizontes de interpretação. A metáfora do canto dos 
pássaros é mobilizada para evidenciar a legitimidade e a pluralidade dos saberes 
indígenas, historicamente invisibilizados. O estudo enfatiza os deslocamentos 
teóricos necessários para reconhecer epistemologias indígenas como paradigmas 
próprios, situados e plurais, articulando ancestralidade, oralidade, 
espiritualidade e vínculo comunitário. Fundamentado em revisão bibliográfica 
crítica e em exemplos de intelectuais indígenas contemporâneos, o artigo 
demonstra que a intelectualidade indígena não apenas resiste às hierarquias 
coloniais, mas também propõe indigenologias capazes de tensionar os marcos da 
ciência, da educação e da sociedade. 
 
Palavras-chave: Intelectualidade Indígena; Indigenologias; Epistemologias 
Plurais; Mediações Ontológicas. 
 
Abstract: This article discusses multiple conceptions of Indigenous 
intellectuality, problematizing the limits of classical and critical Western 
definitions while proposing new interpretive horizons. The metaphor of the birds’ 
song is employed to highlight the legitimacy and plurality of Indigenous 
knowledge, historically rendered invisible. The study emphasizes the theoretical 
displacements required to recognize Indigenous epistemologies as autonomous, 

 
 Doutorando em Educação pelo Programa de pós-graduação em Educação da Universidade 
Federal do Amapá- UNIFAP, com bolsa Capes. Mestre em Educação pela Universidade Federal 
do Pará-UFPA. E-mail: uislley@hotmail.com e ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4178-
1424.  
 

https://orcid.org/0000-0003-4178-1424
https://orcid.org/0000-0003-4178-1424


                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 422 

situated, and plural paradigms, articulating ancestry, orality, spirituality, and 
community bonds. Grounded in a critical literature review and examples of 
contemporary Indigenous intellectuals, the article demonstrates that Indigenous 
intellectuality not only resists colonial hierarchies but also proposes 
indigenologies capable of challenging the frameworks of science, education, and 
society. 
 
Keywords: Indigenous Intellectuality; Indigenologies; Plural Epistemologies; 
Ontological Mediations 
 

INTRODUÇÃO 

 

O título deste artigo evoca a metáfora do canto dos pássaros como 

expressão simbólica da intelectualidade indígena — uma forma de saber que 

ressoa, comunica, resiste e transforma. Assim como o canto anuncia o tempo, 

orienta caminhos e preserva memórias ancestrais, a produção intelectual dos 

povos originários emerge como voz situada, enraizada na terra, na coletividade e 

na cosmovisão. Trata-se de uma intelectualidade que se articula entre o passado 

e o presente, entre a ancestralidade e a contemporaneidade, e que não se limita 

aos parâmetros da racionalidade ocidental. Ela se manifesta por meio da 

oralidade, da espiritualidade, da experiência vivida e da relação simbiótica com o 

território. 

A questão da intelectualidade indígena desafia, de imediato, os limites das 

concepções tradicionais formuladas na modernidade ocidental. Durante séculos, 

prevaleceu a ideia de que o “intelectual” seria um sujeito letrado, urbano, 

legitimado pela escolarização formal e vinculado a instituições acadêmicas. Essa 

perspectiva reducionista, forjada sob a lógica da colonialidade do saber (Quijano, 

2000; Mignolo, 2010), resultou na invisibilização de múltiplas formas de 

conhecimento, relegando os saberes indígenas ao estatuto de tradição, folclore ou 

exotismo. Ao reduzir a intelectualidade a parâmetros eurocentrados, criou-se um 

campo epistemológico de exclusão que ainda reverbera nas estruturas 

acadêmicas contemporâneas. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 423 

Contudo, as últimas décadas testemunharam a emergência de vozes 

indígenas que vêm tensionando esses marcos, tanto dentro quanto fora da 

academia. Escritores, professores, líderes comunitários, artistas, xamãs e 

pensadores indígenas passaram a reivindicar o lugar de produtores de 

conhecimento, afirmando que suas epistemologias não apenas resistem, mas 

oferecem contribuições críticas aos debates contemporâneos. Os intelectuais 

indígenas, ao assumirem o papel de cantadores de seus povos, articulam saberes 

tradicionais e contemporâneos, desestabilizando hierarquias de conhecimento e 

construindo pontes entre mundos — o indígena e o não indígena — sem perder 

de vista o compromisso com a coletividade. 

Neste contexto, o canto não é apenas som, mas linguagem, política e 

epistemologia. A metáfora do canto dos pássaros inscreve a intelectualidade 

indígena em uma lógica de continuidade e transformação, convidando-nos a 

reconhecer a pluralidade de vozes e epistemologias que compõem o tecido 

intelectual dos povos originários. Mais do que uma imagem poética, trata-se de 

uma chave interpretativa que permite compreender como esses sujeitos 

constroem seus cantos — ora suaves, ora insurgentes — em meio às tensões 

históricas, políticas e epistêmicas que atravessam suas trajetórias. 

A relevância dessa discussão ultrapassa o campo teórico. Em tempos de 

crise ambiental, desigualdade social e disputas identitárias, os saberes indígenas 

emergem como alternativas éticas e epistemológicas fundamentais. Sua lógica 

comunitária, sua relação simbiótica com a terra, sua oralidade e espiritualidade 

oferecem horizontes de pensamento que tensionam os limites da racionalidade 

moderna. Reconhecer os intelectuais indígenas é também um ato político, pois 

significa ampliar os marcos conceituais da produção intelectual, valorizar a 

diversidade epistêmica e contribuir para a construção de uma sociedade 

intercultural e plural. 

Este artigo, portanto, adota uma abordagem qualitativa, fundamentada na 

revisão de literatura, com o objetivo de mapear, analisar e problematizar as 

diferentes expressões da intelectualidade indígena e suas tipologias. Dialoga com 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 424 

autores do campo das ciências humanas e sociais, como Quijano, Mignolo, Santos 

e Walsh, mas também com intelectuais indígenas que vêm produzindo narrativas 

próprias e descolonizadas. Ao escutar o canto dos pássaros, somos convidados a 

ampliar os horizontes da produção intelectual para além dos muros da academia, 

reconhecendo que a intelectualidade indígena é uma prática situada, relacional e 

profundamente comprometida com a coletividade e a transformação do mundo. 

 

CONCEPÇÕES CLÁSSICAS E CRÍTICAS SOBRE 

INTELECTUALIDADE  

 

Nossos itinerários educacionais formais estão fundamentados em 

concepções rígidas que orientam tanto os processos de aquisição quanto de 

legitimação do conhecimento, implicando também na definição de quem é 

reconhecido como produtor legítimo desse saber. Essa estrutura conceitual 

contribui para uma visão limitada do fenômeno da intelectualidade, ao 

desconsiderar a pluralidade de culturas e os diversos sistemas de saberes, 

conhecimentos e interpretações que cada grupo social constrói em relação ao 

mundo que o cerca. 

Essa postura epistemológica acarreta, por conseguinte, a formulação de 

preconceitos acerca do que se entende por intelectualidade e sobre quem é 

legitimado como sujeito intelectual. Nesse contexto, a escola e a universidade 

passam a ser concebidas como os principais espaços de produção e 

reconhecimento da intelectualidade. Assim, torna-se predominante a ideia de que 

o indivíduo se constitui como intelectual a partir dos saberes e conhecimentos 

adquiridos ao longo de sua trajetória escolar. 

No entanto, contatamos também que a figura do intelectual tem sido 

objeto de múltiplas interpretações ao longo da história, variando conforme os 

contextos sociais, políticos e epistemológicos. Diversos pensadores contribuíram 

para a construção de concepções distintas sobre o papel, a função e a legitimidade 

do intelectual na sociedade. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 425 

Dessa forma, diversos autores consagrados no campo das ciências 

humanas e sociais — tais como Gramsci (2014), Said (2005), Chomsky (1969, 

2003), Foucault (1979, 2007, 2009), Bourdieu (1998), Sartre (1994) e Benda 

(1927) — oferecem contribuições significativas para a reflexão acerca do papel e 

da definição do intelectual. As abordagens propostas por esses pensadores 

permitem a construção de múltiplas perspectivas sobre a intelectualidade. No 

âmbito das concepções clássicas, destacam-se Bourdieu, Sartre e Benda, cujas 

obras enfatizam a autonomia do saber, a razão universal e a função normativa do 

intelectual. Em contraposição, autores como Gramsci, Said, Chomsky e Foucault 

desenvolvem uma perspectiva crítica, pautada na problematização das estruturas 

de poder, na atuação engajada e na dimensão política da produção de 

conhecimento. 

A perspectiva clássica sobre a intelectualidade está fundamentada na 

valorização da razão universal, da autonomia do saber e da função normativa do 

intelectual na sociedade. Autores como Julien Benda, Jean-Paul Sartre e Pierre 

Bourdieu representam esse paradigma, ainda que com nuances distintas entre si. 

Benda (1927), por exemplo, defende o intelectual como guardião da verdade e da 

justiça, comprometido com valores éticos superiores e distante das paixões 

políticas. Sartre (1994), embora engajado politicamente, mantém a crença na 

liberdade e na responsabilidade moral do sujeito, atribuindo ao intelectual o 

papel de consciência crítica da sociedade. Já Bourdieu (1998) enfatiza a 

autonomia do campo científico e intelectual, propondo que o saber legítimo deve 

ser produzido com independência frente às pressões externas, especialmente as 

de ordem econômica e política. 

Essa perspectiva clássica tende a conceber o intelectual como um agente 

universal, cuja autoridade deriva da capacidade de produzir conhecimento 

racional, objetivo e desvinculado de interesses particulares. O intelectual, nesse 

modelo, atua como mediador entre o saber e a sociedade, orientando o debate 

público com base em princípios éticos e epistemológicos considerados universais. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 426 

Em contraposição, a perspectiva crítica sobre a intelectualidade problematiza a 

pretensa neutralidade do saber e enfatiza o vínculo entre conhecimento, poder e 

transformação social. Autores como Antônio Gramsci, Edward Said, Noam 

Chomsky e Michel Foucault propõem uma concepção engajada e situada do 

intelectual, que reconhece as implicações políticas e históricas da produção de 

conhecimento. 

Gramsci (2014) introduz o conceito de intelectual orgânico, referindo-se 

àqueles que emergem das classes sociais e atuam na construção da hegemonia 

cultural, contribuindo para a consolidação ou contestação das estruturas de 

poder. Said (2005), por sua vez, defende o papel do intelectual como outsider, 

comprometido com a crítica das injustiças e com a defesa dos grupos 

marginalizados. Chomsky (1969, 2003) denuncia os mecanismos de manipulação 

ideológica, especialmente no âmbito da mídia e da política externa, atribuindo ao 

intelectual a responsabilidade de desvelar as formas de dominação. Foucault 

(1979, 2007, 2009) rompe com a ideia de um saber universal e propõe o conceito 

de intelectual específico, que intervém localmente nos regimes de verdade, 

questionando as práticas discursivas que sustentam o poder. 

A perspectiva crítica, portanto, desloca o intelectual do pedestal da 

neutralidade e o insere nas dinâmicas concretas da luta social, reconhecendo que 

todo saber é situado, atravessado por relações de poder e potencialmente 

transformador. 

Desse modo, o debate sobre a intelectualidade indígena exige não apenas 

a incorporação de referências clássicas e críticas, mas também a análise das 

tensões entre elas. Autores clássicos como Bourdieu e Sartre enfatizam a 

autonomia do saber e a função normativa do intelectual, enquanto Gramsci e Said 

deslocam o foco para o engajamento político e para a crítica das estruturas de 

poder. Essa diferença revela que não há consenso sobre o papel do intelectual: 

ora guardião da razão universal, ora agente situado de transformação social. 

Diante desse cenário, torna-se imperativo ampliar os marcos conceituais 

que definem a intelectualidade e a cidadania, incorporando narrativas produzidas 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 427 

por sujeitos indígenas e valorizando suas trajetórias como protagonistas 

históricos e produtores legítimos de saberes. A superação dos estereótipos exige 

não apenas a revisão crítica dos conteúdos escolares, mas também a escuta ativa 

das comunidades indígenas e o fortalecimento da formação docente voltada para 

a diversidade e a justiça epistemológica. 

 

INTELECTUALIDADE INDÍGENA: DESLOCAMENTOS TEÓRICOS 

 

A discussão sobre a intelectualidade indígena exige um deslocamento 

teórico e epistemológico que desafie os marcos clássicos da produção de 

conhecimento. Historicamente, o campo acadêmico ocidental construiu uma 

imagem do intelectual como sujeito letrado, urbano, desvinculado de práticas 

comunitárias e profundamente enraizado em tradições eurocentradas de 

pensamento (SANTOS, 2010). Essa definição estreita exclui sistematicamente os 

saberes indígenas, suas formas de expressão, seus modos de ensinar e aprender, 

e sobretudo, seus sujeitos pensantes. 

A ausência de reconhecimento dos intelectuais indígenas nos marcos 

clássicos não é apenas uma lacuna conceitual, mas uma manifestação da 

colonialidade do saber, como apontam pensadores como Aníbal Quijano (2000) 

e Walter Mignolo (2003). A colonialidade não se limita à dominação política ou 

econômica, mas se estende à imposição de epistemes, à hierarquização dos 

saberes e à negação das cosmologias não ocidentais. Nesse contexto, os saberes 

indígenas são frequentemente relegados à categoria de “tradição” ou “folclore”, 

enquanto o pensamento ocidental é elevado à condição de ciência ou filosofia. 

Boaventura de Sousa Santos propõe, em sua teoria da ecologia de saberes, 

uma alternativa potente a essa lógica excludente. Para ele, é necessário 

reconhecer a diversidade epistemológica do mundo e promover diálogos entre 

saberes que não se organizam segundo os critérios da ciência moderna (SANTOS, 

2010). A ecologia de saberes não busca homogeneizar, mas valorizar a 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 428 

pluralidade, permitindo que os saberes indígenas sejam compreendidos em seus 

próprios termos, com suas lógicas, temporalidades e formas de validação. 

Nesse sentido, a intelectualidade indígena não se limita à presença de 

indígenas em universidades ou espaços acadêmicos formais. Ela se manifesta nas 

práticas cotidianas de cura, nas narrativas orais, nas lutas territoriais, na arte, na 

espiritualidade e na política. O pajé, o líder comunitário, o artista, o educador 

indígena — todos podem ser considerados intelectuais, desde que se reconheça 

que a produção de conhecimento não está restrita ao papel e à biblioteca, mas 

também à floresta, ao ritual, ao corpo e à memória coletiva (WALSH, 2009). 

Catherine Walsh, ao discutir a interculturalidade crítica, reforça a 

importância de construir espaços de diálogo que não sejam assimétricos. A 

interculturalidade crítica não é apenas o encontro entre culturas, mas a 

construção de relações horizontais, em que os saberes indígenas não sejam 

apenas “consultados”, mas efetivamente incorporados como fundamentos 

epistemológicos (WALSH, 2009). Isso implica romper com a lógica da inclusão 

subordinada e reconhecer os povos indígenas como produtores legítimos de 

teoria. 

O questionamento de Bárbara Carine — “E eu, não sou uma intelectual?” 

— ecoa como uma provocação necessária (CARINE, 2025). Ele revela o quanto os 

critérios de reconhecimento intelectual ainda estão atravessados por marcadores 

de raça, classe, gênero e origem. Quando uma mulher negra ou indígena se afirma 

como intelectual, ela desafia não apenas o cânone acadêmico, mas também as 

estruturas de poder que definem quem pode pensar, quem pode ensinar e quem 

pode ser ouvido. 

A pergunta de Bárbara Carine também nos convida a refletir sobre os 

silêncios impostos às vozes dissidentes. Quantos saberes foram ignorados, 

quantas epistemologias foram silenciadas, quantas histórias foram apagadas por 

não se encaixarem nos moldes da racionalidade ocidental? Reconhecer a 

intelectualidade indígena é, portanto, um ato político, um gesto de reparação e 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 429 

uma aposta na construção de um mundo mais plural e justo (MIGNOLO, 2003; 

SANTOS, 2010). 

Além disso, é fundamental compreender que os deslocamentos teóricos 

não se fazem apenas por meio da crítica, mas também pela escuta. Escutar os 

intelectuais indígenas — em suas línguas, em seus territórios, em seus modos de 

narrar — é abrir espaço para outras formas de pensar o mundo. É reconhecer que 

há filosofias que não se escrevem em tratados, mas se vivem em práticas 

ancestrais, em cantos, em danças, em mitos e em resistências (WALSH, 2009). 

A intelectualidade indígena, portanto, não é uma exceção dentro do campo 

do saber. Ela é uma expressão legítima, complexa e sofisticada de pensamento, 

que desafia os limites da academia e propõe novas formas de conhecer. Ao 

deslocar os marcos teóricos, ela nos obriga a repensar o próprio conceito de 

intelectual, ampliando-o para incluir aqueles que pensam com a terra, com o 

corpo, com a coletividade e com a ancestralidade (QUIJANO, 2000; CARINE, 

2025). 

Em suma, debater a intelectualidade indígena é mais do que reconhecer 

sujeitos historicamente invisibilizados e subalternizados. É transformar os 

próprios fundamentos da teoria, é construir pontes entre mundos, é descolonizar 

o pensamento e abrir espaço para que outras vozes possam dizer: “Sim, eu sou 

uma intelectual”. 

 

O INTELECTUAL INDÍGENA, REGIMES DE CONHECIMENTO E 

MEDIAÇÕES ONTOLÓGICAS 

 

A cisão historicamente construída entre o saber tradicional, próprio das 

cosmologias indígenas, e o saber científico, associado à racionalidade moderna 

ocidental, tem gerado não apenas distanciamentos epistemológicos, mas também 

implicações profundas na forma como se concebe a intelectualidade e o sujeito 

indígena. Essa separação, muitas vezes reforçada por paradigmas coloniais, 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 430 

contribui para a marginalização dos saberes ancestrais e para a negação da 

legitimidade intelectual dos povos originários. 

O intelectual indígena se configura como mediador entre diferentes 

regimes epistêmicos, articulando saberes que, embora distintos, não se 

hierarquizam em termos de validade. Sua atuação não implica a submissão de um 

conhecimento a outro, mas a construção de pontes que permitem o diálogo entre 

visões de mundo divergentes e, ao mesmo tempo, complementares. Essa 

mediação se expressa em práticas que combinam oralidade, experiência vivida e 

vínculo simbiótico com o território, sem dissociar espiritualidade e racionalidade. 

Ao mesmo tempo, incorpora procedimentos de observação, experimentação e 

análise, revelando uma forma de intelectualidade que transita entre dimensões 

materiais e abstratas, capaz de tensionar os limites da ciência moderna e propor 

epistemologias situadas e plurais. 

A emergência da figura do intelectual indígena deve ser compreendida à 

luz das transformações políticas, sociais e epistemológicas que marcaram o século 

XX. A industrialização, o declínio dos impérios coloniais, os paradoxos da 

globalização e a ascensão dos movimentos sociais contribuíram para o 

surgimento de novas vozes e narrativas. No contexto latino-americano, a eclosão 

dos movimentos indígenas foi decisiva para o reconhecimento da intelectualidade 

indígena como legítima e plural. Como aponta Rodrigues (2019), é nesse cenário 

que se consolida a figura do intelectual indígena — aquele que transita entre os 

saberes da tradição e os saberes acadêmicos, articulando ambos em prol da defesa 

de seus povos, territórios e epistemologias. 

A intelectualidade indígena opera em espaços de fronteira, articulando 

ancestralidade, espiritualidade e práticas contemporâneas. Exemplos como Davi 

Kopenawa, que traduz a cosmologia Yanomami em diálogo com públicos não 

indígenas; Ailton Krenak, que tensiona a separação entre natureza e cultura; e 

Eliane Potiguara, que transforma memória e espiritualidade em escrita política, 

mostram que a produção intelectual indígena não depende da homologação com 

a ciência moderna, mas cria regimes próprios de conhecimento. Assim, o 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 431 

intelectual indígena deve ser compreendido como uma chave interpretativa que 

evidencia a potência crítica dos saberes indígenas, sem apagar suas diferenças 

ontológicas e políticas.  

Refletir sobre a intelectualidade indígena é também caminhar por 

territórios de saberes que foram sistematicamente marginalizados, mas que 

nunca deixaram de existir, resistir e reinventar-se. Ao longo do tempo, os povos 

indígenas têm sustentado formas próprias de pensamento, enraizadas na relação 

com a terra, na oralidade, na espiritualidade e na coletividade. A chamada 

"epistemologia indígena" a qual nós estamos aqui ressignificando como 

“indígenologia” é, portanto, muito mais que um campo de conhecimento: é uma 

filosofia de vida que desafia os paradigmas da modernidade e propõe outras 

maneiras de compreender o mundo. 

Quanto à epistemologia indígena Valim; Danner (2023) nos fazem alguns 

apontamentos 

 

Na verdade, o que existe é uma grande falta de humildade epistêmica, 
no sentido de reconhecer a existência e importância destes saberes não 
somente para os povos indígenas em si mesmos, mas para a 
humanidade como um todo. Outro ponto importante a destacar é que 
não existe apenas uma epistemologia, mas sim, podemos falar em 
Epistemologias Indígenas, ou seja, existem muitas; se pode inclusive 
ousar a dizer que cada etnia possui o seu modus operandi de 
conhecimento, de busca da sabedoria. (Valim; Danner, 2023, p. 116) 

 

 

Logo, falar em indígenologia é afirmar que existem múltiplas formas de 

conhecer, interpretar e estar no mundo. Essas formas não seguem, 

necessariamente, os parâmetros da racionalidade moderna ocidental, nem se 

submetem à lógica da objetividade, fragmentação ou neutralidade que caracteriza 

o modelo científico eurocentrado. Ao contrário, as indígenologias estão 

enraizadas na oralidade, na ancestralidade, na espiritualidade, na relação com a 

terra e no sentido comunitário do saber. Trata-se de uma forma de conhecimento 

que não dissocia razão e sensibilidade, ciência e mito, corpo e espírito, indivíduo 

e coletividade. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 432 

Importa destacar, contudo, que não se trata de uma epistemologia única e 

homogênea, mas de um conjunto plural de epistemologias indígenas. Cada etnia 

mobiliza modos próprios de produzir e transmitir conhecimento, enraizados em 

cosmologias específicas, práticas comunitárias e vínculos territoriais. Essa 

pluralidade desafia a ideia de um modelo epistemológico universal e abre espaço 

para o reconhecimento de múltiplos modus operandi de busca da sabedoria. 

Segundo Gersem Baniwa (2019), os povos indígenas possuem sistemas 

próprios de conhecimento, os quais se organizam conforme suas cosmologias, 

línguas, territórios e modos de vida. Para ele, é fundamental que a educação 

escolar indígena reconheça esses saberes como legítimos, superando a visão de 

que são apenas saberes “alternativos” ou “complementares”. O autor defende que 

esses sistemas de pensamento constituem verdadeiros paradigmas 

epistemológicos, que devem ser considerados nos currículos escolares e nas 

políticas públicas. 

Por sua vez, Daniel Munduruku (2009; 2011) reforça que a epistemologia 

indígena está intimamente ligada à escuta e à oralidade. O conhecimento se 

transmite nas histórias contadas, nos cantos, nos rituais e na convivência 

intergeracional. Ele critica a imposição de um modelo escolar que privilegia 

apenas a escrita e os conteúdos fragmentados, pois isso desconsidera a dinâmica 

sensível e relacional dos saberes indígenas. O autor propõe uma educação que 

reconheça o tempo da natureza, o ritmo da vida e a importância da memória como 

elementos centrais na formação do sujeito indígena. 

Quando Eliane Potiguara traz a voz das mulheres indígenas como centro 

de um pensamento atravessado pela dor, mas também pela potência. Seu corpo-

poesia é também corpo-terra, e sua escrita denuncia o colonialismo patriarcal que 

historicamente violentou corpos, culturas e territórios. Sua epistemologia é 

afetiva, feminista e ancestral, mostrando que o conhecimento também se constrói 

na memória, na maternidade, no canto, na cura (POTIGUARA, 2018). 

Do ponto de vista filosófico, Ailton Krenak (2020) propõe uma crítica 

contundente à ideia moderna de humanidade, ao afirmar que os povos indígenas 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 433 

nunca romperam sua ligação com a terra. Para ele, a separação entre “natureza” 

e “cultura” é uma invenção do pensamento ocidental, que levou à destruição dos 

laços comunitários e ecológicos. Sua epistemologia é profundamente relacional: 

não há conhecimento sem pertencimento, e não se pode conhecer 

verdadeiramente sem se comprometer com o cuidado do mundo. 

No campo da cosmopolítica, Davi Kopenawa (2015), em diálogo com Bruce 

Albert, apresenta uma forma de conhecimento que rompe com as categorias 

epistemológicas ocidentais. Ao narrar a visão dos Yanomami sobre o mundo, ele 

nos mostra que o saber é também ato de manter o mundo em equilíbrio — por 

meio do canto, do sonho, da escuta dos espíritos. O intelectual indígena é um 

pensador que lê os sinais da floresta e os traduz em proteção coletiva. Seu 

pensamento é, portanto, uma epistemologia que conecta o visível e o invisível, o 

vivido e o sonhado. 

Embora a maior parte das formulações sobre epistemologia tenha surgido 

dentro da tradição ocidental, autores como Boaventura de Sousa Santos (2007) 

ajudam a ampliar esse debate ao propor uma “ecologia de saberes”, na qual 

diferentes formas de conhecimento são reconhecidas como válidas em seus 

próprios contextos. Essa proposta se aproxima das lutas indígenas ao reivindicar 

o fim da monocultura do saber e a legitimação de outros paradigmas epistêmicos, 

entre eles os dos povos originários. 

Juntos, esses pensadores constroem um verdadeiro arquipélago de 

epistemologias. Suas vozes revelam que o saber não é monopólio de nenhum 

povo, e que os caminhos para um mundo mais justo passam necessariamente pelo 

reconhecimento das inteligências ancestrais. Intelectualidade indígena é, 

portanto, também uma forma de existir que pensa, sente, canta, planta, cura e 

escreve. 

Em síntese, as indígenologias são modos complexos e interdependentes de 

conhecer, que integram razão, emoção, território e espiritualidade. Elas não se 

encaixam nos moldes da epistemologia moderna, mas tensionam suas fronteiras, 

exigindo que a academia repense seus critérios de validade, autoridade e 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 434 

produção do saber. Reconhecê-las é um passo fundamental para a construção de 

uma ciência verdadeiramente plural, justa e enraizada na diversidade humana e 

cosmológica. 

 

INTELECTUAL INDÍGENA: TIPOLOGIAS FIXAS? 

 

Em sua obra O que você veio fazer na sala de aula? Intelectuais Indígenas 

e a Educação, Rodrigues (2019) analisa a evolução conceitual do termo 

“intelectual indígena”, inicialmente associado a uma “classe culta” e, 

posteriormente, ressignificado politicamente a partir da concepção de intelectual 

orgânico proposta por Gramsci. Nesse novo enquadramento, o intelectual 

indígena é compreendido como um sujeito comprometido com sua coletividade, 

cuja atuação visa à superação das relações de dominação e à transformação das 

estruturas de poder que historicamente marginalizaram os povos originários 

(BERGAMASCHI, 2014; SEMEMARO, 2006). 

Simón (2009) aprofunda essa perspectiva ao definir o intelectual indígena 

como um agente político e ideológico que elabora sua reflexão crítica a partir de 

sua cosmovisão ancestral. Para o autor, esse sujeito não apenas interpreta a 

realidade social, econômica e política, mas também propõe intervenções que 

articulam saberes tradicionais e contemporâneos, sem dissociar-se de sua 

identidade étnica e comunitária. O intelectual indígena, segundo Simón, busca 

integrar a ciência ocidentalizada à sua visão de mundo, promovendo um 

equilíbrio entre dimensões espirituais e materiais, o que evidencia uma 

epistemologia própria, plural e situada. 

Silva (2007), por sua vez, enfatiza que os intelectuais indígenas são sujeitos 

de origem étnica que constroem sua produção intelectual a partir dos “coletivos 

culturais de origem”, reconhecendo nesses espaços a força das circunstâncias 

históricas e dos processos de afirmação identitária. Para a autora, a 

intelectualidade indígena não se constitui de forma isolada ou individualizada, 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 435 

mas emerge do diálogo constante com os saberes comunitários, com os territórios 

e com as lutas por reconhecimento e autonomia. Para a autora:  

 

Estas características me llevan a entender al intelectual indígena como 
el producto de un complejo entramado cultural, histórico y político, 
cuya  principal característica es la de ser, precisamente, un intelectual 
situado que reconoce su contexto, define intereses y toma posición 
frente al objeto analizado. Una posición que no está libre de tensiones, 
sobre todo en el caso de aquellos que formulan sus discursos desde 
disciplinas que apelan -velada o abiertamente- a la objetividad y al rigor 
científico (SILVA, 2007, p. 116). 

 

 

A partir da reflexão de Silva (2007), é possível problematizar a posição do 

intelectual indígena como um sujeito epistêmico situado, cuja atuação se dá no 

entrecruzamento de múltiplas tensões. Ao reconhecer-se como produto de um 

complexo tecido cultural, histórico e político, esse intelectual não apenas assume 

uma postura crítica diante do objeto de análise, mas também desafia os 

pressupostos de neutralidade e objetividade que permeiam as ciências ocidentais. 

Sua inserção em campos disciplinares que reivindicam o rigor científico 

frequentemente o coloca em uma posição liminar, onde a legitimidade de seus 

saberes é constantemente negociada. No entanto, é justamente essa condição de 

fronteira que confere potência à sua atuação, pois permite a articulação de 

epistemologias plurais que confrontam o monopólio do conhecimento acadêmico 

tradicional. O intelectual indígena, ao tomar posição e definir interesses a partir 

de seu contexto, tensiona os limites da ciência e propõe uma reconfiguração dos 

modos de produção do saber, ampliando o escopo da crítica e da transformação 

social. 

Sob a perspectiva da interculturalidade crítica, o intelectual indígena pode 

ser compreendido como um sujeito do entre-lugar, que transita entre o rigor 

metodológico da ciência ocidental e os compromissos ético-políticos com seu 

grupo étnico ou pan-indígena. Essa posição liminar permite-lhe operar 

simultaneamente em espaços acadêmicos e comunitários, articulando saberes 

distintos em prol da emancipação dos povos originários. Marín (2009) contribui 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 436 

para o debate ao propor uma tipologia que busca compreender as múltiplas 

formas de inserção e atuação dos intelectuais indígenas na contemporaneidade, 

considerando elementos como identidade étnica, vínculos comunitários e 

formação acadêmica. 

Segundo o autor, é possível distinguir três perfis: (i) o intelectual indígena 

“desindianizado”, que não reivindica sua identidade étnica como elemento 

constitutivo de sua atuação intelectual, tampouco mantém vínculos significativos 

com sua comunidade de origem, mesmo quando possui elevada formação 

acadêmica; (ii) o intelectual indígena “aculturador”, que utiliza sua identidade 

como carta de apresentação, podendo manter ou não relações próximas com seu 

grupo, e que, a partir de sua formação, adota uma postura crítica em relação à 

cultura de origem, atuando como agente de modernização e aculturação; e (iii) o 

intelectual indígena “autêntico”, cuja atuação está profundamente enraizada em 

sua cosmovisão e nos laços comunitários, priorizando a produção de 

conhecimento a partir das epistemologias indígenas, independentemente de sua 

escolarização formal. 

Complementarmente, Silva (2005) apresenta outra classificação que 

emerge dos processos de escolarização e que considera os diferentes lugares de 

enunciação ocupados pelos intelectuais indígenas. Para a autora, esses sujeitos 

podem ser categorizados como: (a) o intelectual líder, que atua como 

representante político e mobilizador comunitário; (b) o intelectual profissional, 

que se insere em espaços institucionais e técnicos, articulando saberes indígenas 

e acadêmicos; e (c) o intelectual crítico, cuja produção intelectual é marcada pela 

reflexão sobre as estruturas de poder, identidade e resistência, com forte 

compromisso com a transformação social. 

Essas tipificações revelam a complexidade da intelectualidade indígena, 

que não pode ser reduzida a uma única forma de atuação ou identidade. Ao 

contrário, evidenciam a diversidade de trajetórias, estratégias e posicionamentos 

que esses sujeitos assumem diante dos desafios impostos pela colonialidade do 

saber e pela necessidade de afirmação de epistemologias outras.  



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 437 

A tipologia proposta por Silva (2005) distingue três perfis de intelectuais 

indígenas, cujas atuações se configuram a partir de diferentes inserções sociais, 

acadêmicas e políticas. O primeiro tipo, denominado intelectual líder, ocupa 

posições de prestígio por exercer funções de gestão ou representação em 

entidades e organizações indígenas. Sua legitimidade advém da capacidade de 

articular demandas coletivas, sendo frequentemente reconhecido como um 

agente político central nos movimentos indígenas. Seu discurso está vinculado a 

interesses comunitários amplos, e sua atuação é marcada pela representatividade 

e mobilização social. 

O segundo perfil corresponde ao intelectual profissional, cuja principal 

característica é a especialização acadêmica em determinada área do saber. Esses 

sujeitos desempenham funções técnicas e estratégicas em organizações étnicas, 

contribuindo com serviços especializados e assessoramento ao movimento 

indígena. Sua formação os habilita a operar em espaços institucionais, 

promovendo a interlocução entre saberes tradicionais e conhecimentos 

científicos. 

Por fim, o intelectual crítico se distingue pela construção de espaços 

autônomos de investigação e produção discursiva, a partir de referenciais teóricos 

e metodológicos próprios. Embora sua atuação possa ser incorporada por 

movimentos políticos e de militância indígena, isso não implica necessariamente 

em alinhamento ideológico com tais coletivos. Sua produção intelectual é 

marcada pela reflexão crítica, pela problematização das estruturas de poder e pela 

busca de alternativas epistemológicas que valorizem os saberes originários, sem 

que isso se traduza em uma vinculação orgânica com os discursos que 

eventualmente se apropriam de suas contribuições. 

Em relação à tipologia apresentada por Silva (2005), é importante destacar 

que o sujeito indígena pode reunir simultaneamente múltiplas características 

associadas à intelectualidade, evidenciando a fluidez e a complexidade dessa 

categoria. A condição de intelectual indígena não está necessariamente vinculada 

ao percurso escolar formal, embora a escolarização possa contribuir 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 438 

significativamente para a construção de espaços de ressignificação identitária e 

ontológica, permitindo o trânsito entre os universos indígenas e não indígenas. 

O que confere legitimidade à atuação intelectual do acadêmico ou 

profissional indígena é, sobretudo, seu compromisso ético e político com o 

coletivo, manifestado a partir de um posicionamento discursivo crítico. Esse 

engajamento se traduz na desconstrução de ideologias, epistemologias e 

concepções hegemônicas que historicamente marginalizaram os saberes e modos 

de existência dos povos originários. Em muitos casos, esse processo de resistência 

e reconfiguração é sustentado pela própria experiência étnica, tanto individual 

quanto coletiva, que se torna fonte de elaboração teórica e prática voltada à 

superação das desigualdades e à afirmação de epistemologias plurais e não 

subalternizadas. 

 

CONCLUSÃO 

 

A análise aqui desenvolvida permite afirmar que a intelectualidade 

indígena constitui uma dimensão legítima e necessária da produção de 

conhecimento, ainda que historicamente invisibilizada pelas epistemologias 

ocidentais. Romper com os estereótipos que associam os povos originários à 

passividade ou ao primitivismo significa reconhecer a profundidade e a 

complexidade de seus modos de pensar, narrar e existir. Longe de serem 

resquícios do passado, os intelectuais indígenas se apresentam como sujeitos 

ativos da contemporaneidade, articulando saberes tradicionais e acadêmicos em 

prol de suas comunidades e da humanidade. 

Ao transitar entre mundos epistêmicos distintos, o intelectual indígena 

desafia a dicotomia entre tradição e ciência, mostrando que não há hierarquia 

entre os saberes, mas possibilidades de diálogo, convergência e 

complementaridade. Este intelectual cumpre funções semelhantes: interpretar a 

realidade, produzir conhecimento e orientar a vida coletiva. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 439 

Além de uma questão conceitual, reconhecer a intelectualidade indígena é 

também um gesto político e ético. Significa enfrentar a colonialidade do saber 

que, durante séculos, negou legitimidade a vozes não ocidentais. Significa 

também adotar uma postura de humildade epistêmica, como defendem autores 

decoloniais, reconhecendo que não existe uma única forma de racionalidade, mas 

uma pluralidade de epistemologias. Ao assumir essa postura, o campo acadêmico 

se abre para o diálogo e se enriquece com perspectivas que até então foram 

marginalizadas. 

Outro aspecto fundamental é a relação entre intelectualidade indígena e 

justiça social. Ao trazer para o centro do debate categorias como oralidade, 

ancestralidade, espiritualidade e coletividade, os intelectuais indígenas não 

apenas ampliam os horizontes da ciência, mas também oferecem caminhos para 

pensar uma sociedade mais justa e sustentável. A crise ambiental, por exemplo, 

encontra nos saberes indígenas alternativas éticas e práticas que desafiam o 

paradigma moderno de exploração da natureza. Reconhecer esses saberes, 

portanto, é também um ato de sobrevivência coletiva. 

É importante destacar que a produção acadêmica sobre a intelectualidade 

indígena ainda é incipiente, mas cresce de forma significativa, acompanhando os 

movimentos de valorização das epistemologias do Sul e da interculturalidade 

crítica. Ainda que haja lacunas e desafios, observa-se um esforço crescente para 

incluir vozes indígenas nos currículos, nas pesquisas e nas políticas públicas. A 

construção desse campo exige não apenas a revisão crítica dos marcos teóricos, 

mas também a escuta ativa dos próprios sujeitos indígenas, que devem ocupar o 

centro das discussões sobre sua intelectualidade. 

Por fim, pensar a intelectualidade indígena é mais do que uma tarefa 

acadêmica: é um compromisso com a pluralidade humana. É afirmar que há 

muitas formas de pensar, ensinar, aprender e viver; é reconhecer que os cantos 

dos pássaros — metáfora da voz indígena — não são ecos distantes, mas presenças 

ativas que orientam caminhos para o futuro. Assim, a conclusão a que chegamos 

é que a legitimação da intelectualidade indígena, em suas múltiplas expressões, 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 440 

não apenas corrige uma injustiça histórica, mas inaugura possibilidades de 

construção de um conhecimento verdadeiramente intercultural, crítico e 

comprometido com a vida em sua totalidade. 

 

 

Referências 

 

BANIWA, Gersem Luciano. Antropologia colonial no caminho da antropologia 
indígena. [S. l.], v. 2, n. 1, 2019. 
 
BENDA, Julien. A traição dos intelectuais. Paris: Grasset, 1927. 
 
BERGAMASCHI, M. A. Intelectuais indígenas, interculturalidade e educação. 
Tellus, Campo Grande, MS, v. 14, n. 26, p. 11–29, jan./jul. 2014. 
 
BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Tradução de Fernando Tomaz. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 1998. 
 
CARINE, Bárbara. E eu, não sou intelectual? um quase manual de sobrevivência 
acadêmica. São Paulo: Planeta, 2025. 
CHOMSKY, Noam. A responsabilidade dos intelectuais. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2003. 
CHOMSKY, Noam. O poder americano e os novos mandarins. Nova York: 
Vintage Books, 1969. 
 
FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. São Paulo: Edições Loyola, 2009. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. [S. l.]: Editora Paz e Terra, 2020. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979. 
 
GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere. 6. ed. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2014. 
 
KOPENAWA, Davi. A queda do céu. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2020. 
 
MARÍN, G. Intelectuales indígenas: los intelectuales indígenas en México. 2009.  
 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 441 

MIGNOLO, Walter. A colonialidade: o lado oculto da modernidade. In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (orgs.). Epistemologias do Sul. 
São Paulo: Cortez, 2003. 
 
MUNDURUKU, Daniel. Educação indígena: do corpo, da mente e do espírito. 
Múltiplas Leituras, [S. l.], v. 2, n. 1, p. 21–29, 2009.  
MUNDURUKU, Daniel. Escrita indígena: registro, oralidade e literatura. 
Instituto Emília, 2 out. 2011.  
 
NASCIMENTO, Mirthis Elizabeth Costa do. Intelectualidade indígena no Brasil: 
o mapa da questão. Monografia (Graduação em História) – Universidade Federal 
do Rio Grande do Norte, Natal, 2017. 
 
POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. 3. ed. Rio de Janeiro: 
Grumin, 2018. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: 
LANDER, Edgardo. La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2000. 
 
RODRIGUES, U. C. O que você veio fazer na sala de aula? Intelectuais indígenas 
brasileiros e a Educação. Dissertação (Mestrado em Educação) - Programa de 
Pós-graduação em Educação, Universidade Federal do Pará, Belém, 2019. 
 
SAID, Edward W. Representações do intelectual: as Conferências Reith de 1993. 
Tradução de Milton Hatoum. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas 
globais a uma ecologia de saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, 
Maria Paula (orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 
 
SANTOS, Boaventura De Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas 
globais a uma ecologia de saberes. Novos Estudos - CEBRAP, [s. l.], n. 79, p. 71–
94, 2007.  
SARTRE, Jean-Paul. Em defesa dos intelectuais. São Paulo: Ática, 1994. 
 
SEMERARO, G. Intelectuais “Orgânicos” em tempos de Pós-Modernidade. Cad. 
Cedes, Campinas, v. 26, n. 70, p. 373-391, set.-dez. 2006.  
 
SILVA, C.Z. Origen y función de los intelectuales indígenas. Cuadernos 
Interculturales, v 3, n.4, p. 65-87, jan.-jun. 2005. 
 
SILVA, C.Z. Intelectuales Indigenas piensan América Latina (v. 2). Quito: UASB- 
Abya Yala- CECLUCH, 2007. 
 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.421-442, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 442 

SIMÓN, J. D. Los intelectuales indígenas y la formación de talentos humanos 
para un mejor y buen gobierno. El vuelo de la Luciérnaga, n. 3, p. 112-137, 2009. 
 
VALIM, Ricardo; DANNER, Leno Francisco. Epistemologia indígena: o que é e 
em que consiste essa questão?. In: BARBOSA, Xênia De Castro; MARQUES, 
Tayana Maria Tavares; OLIVEIRA, Smith Araújo De (org.). PÓS-GRADUAÇÃO 
NA AMAZÔNIA: Experiências de pesquisa desenvolvidas no Instituto Federal 
de Rondônia e na Universidade Federal de Rondônia. 1. ed. Curitiba-PR: Editora 
BAGAI, 2023. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: entre 
espaços e práticas. In: Educação & Sociedade, Campinas, v. 30, n. 106, p. 27-46, 
jan.-abr. 2009. 


