
                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 552 

ENTREVISTA COM LARISSA VIANA (UFF) 

 

Luis Guilherme Assis Kalil 

Hevelly Ferreira Acruche 

Apresentação:  

Em setembro de 2024, na cidade de Marabá, os professores Hevelly 

Ferreira Acruche (UFJF) e Luís Guilherme Assis Kalil (UFRRJ) entrevistaram a 

 
 Professora associada do Departamento de História da Universidade Federal Fluminense e 
pesquisadora do NUPEHC (Núcleo de Pesquisa e Estudos em História Cultural). Possui mestrado 
em História pela UFF (1998) e doutorado em História obtido na mesma instituição (2004). Tem 
experiência na área, com ênfase nos seguintes temas: escravidão e liberdade nas Américas e 
história social das Américas no século XIX como áreas prioritárias de ensino. Também no âmbito 
do ensino, dedica-se ao acompanhamento de pesquisas no Profhistória, particularmente através 
da orientação de trabalhos que tratem do antirracismo na formaçao escolar.Estudou aspectos da 
religiosidade colonial vinculados aos espaços institucionais das irmanadades católicas através de 
fontes documentais variadas: compromissos religiosos, séries de testamentos, legislação colonial. 
As noções de identidade e o impulso antropológico foram centrais nestas pesquisas.Dedicou-se 
também ao estudo de formas de representação em torno da população negra, livre e escravizada, 
em perspectiva comparativa nas Américas através de relatos de viajantes do século XIX e da 
imprensa Oitocentista. As noções de história das ideias e história intelectual foram centrais nestas 
pesquisas.Dedica-se atualmente à produção de material de ensino para a história das Américas 
no século XIX no nível de graduação, com ênfase na perspectiva da histôria social e nas dinâmicas 
de conexão entre diferentes contextos nacionais.  
 

 
 Doutor em História Cultural pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professor 
adjunto C-4 da área de História da América Colonial e América Independente no século XIX e 
integrante do corpo docente do Programa de Pós-graduação em História (PPHR) da Universidade 
Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ - IM/Nova Iguaçu). Pesquisador associado aos grupos 
LAméricas. Estudos e pesquisas em História da América Colonial (UFMT/CNPq), LAMI. 
Laboratório de Mundos Ibéricos (UFRRJ/CNPq) e GEPAM. Grupo de Ensino e Pesquisas 
Americanistas (UNIFESSPA/CNPq). Integrante do H-Moderna: Rede Brasileira de Estudos em 
História Moderna. Membro do Podcast Hora Americana. Possui experiência na área de ensino e 
pesquisa em História, com ênfase em História da América. Email: lgakalil@gmail.com Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-4332-6735 
 
 

 Doutora em História pela mesma instituição, com bolsa de pesquisa concedida pela Capes. É 
vice-líder do Grupo de Ensino e Pesquisas Americanistas (GEPAm), grupo interistitucional com 
sede na Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará (UNIFESSPA). É professora de História 
da América na Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF) e do Programa de Pós Graduação em 
História da mesma instituição. Seus temas de interesse se concentram nas áreas de História da 
América e do Brasil colonial e independente, com ênfase nos estudos sobre escravidão africana e 
indígena, fronteiras, geopolítica e relações internacionais, circulação de pessoas, objetos e 
informações. Email:  hfacruche@ufjf.br Orcid: https://orcid.org/0000-0003-4895-6629 

mailto:lgakalil@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4332-6735
https://orcid.org/0000-0003-4895-6629


                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 553 

professora Larissa Viana, da Universidade Federal Fluminense (UFF), durante o 

III Colóquio Internacional de História das Américas, realizado na Universidade 

Federal do Sul e Sudeste do Pará (UNIFESSPA). O evento, intitulado “Continente 

Conectado: Fontes e Metodologias”, foi uma iniciativa do Grupo de Ensino e 

Pesquisas Americanistas (GEPAm), liderado pelo professor Bruno Silva 

(UNIFESSPA), e contou com o apoio da CAPES e do CNPq. 

A entrevista teve como norte a discussão sobre as raças e os racismos nas 

Américas. Especialista na discussão sobre o tema, a professora nos brindou 

importantes reflexões acerca do debate histórico e historiográfico em torno das 

raças e da emergência dos racismos. Indo de textos clássicos até renovadas 

leituras sobre o tema, apresentamos o resultado deste trabalho, de modo a 

fomentar a reflexão a respeito de um tema que possui uma dimensão conectada 

ao ultrapassar as fronteiras dos Estados Nacionais e apresentar-se tanto como 

um dos principais conceitos estruturantes das sociedades ocidentais quanto um 

dos principais problemas a serem enfrentados pelas mesmas. 

 

 

Como ponto de partida para pensarmos os debates envolvendo 

raça e racismo, consideramos que seria importante abordar os usos e 

significados desses conceitos durante o período colonial. A partir de 

suas pesquisas, é possível identificar de que forma – ou formas – o 

termo “raça” foi utilizado entre os séculos XVI e XVIII? É possível 

falarmos de racismo neste período? 

Inicialmente, eu gostaria de agradecer a oportunidade de falar sobre 

essas questões, que trazem perguntas e reflexões tão importantes para este 

debate. Em relação a essa pergunta, eu gostaria de ressaltar que os termos raça e 

racismo apareceram para mim em primeiro lugar durante a minha pesquisa de 

mestrado, talvez até antes. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 554 

Eu fui bolsista da professora Martha Abreu1 na Universidade Federal 

Fluminense (UFF) e foi quando eu comecei a ler relatos de viajantes europeus e 

americanos que visitaram o Rio de Janeiro no século XIX. Eu lia para a pesquisa 

da Martha sobre as festas populares, e a partir daí surgiu o meu próprio trabalho 

de mestrado2, que buscava entender o olhar desses viajantes americanos no 

século XIX, especialmente em relação às questões raciais no Brasil e, 

particularmente, na cidade do Rio de Janeiro. 

Depois, na pesquisa de doutorado3, que foi um trabalho mais voltado ao 

período colonial, essa temática apareceu novamente, porque eu comecei a estudar 

as irmandades de pardos no Brasil colonial com uma perspectiva que não era 

comparativa em relação a outras áreas americanas, mas na qual as leituras que 

abordavam essas outras partes sempre foram muito importantes. Eu estava 

sempre lendo sobre esses temas em relação a outras áreas das Américas. Este 

tema também esteve muito presente na minha atuação como professora de 

História das Américas, pois as questões sobre raça sempre atravessam esses 

cursos. 

Em relação à utilização do termo raça no início do período colonial, eu 

me lembro do trabalho de Thomas Holt sobre o problema da raça no século XXI4, 

em que ele demonstra como este termo aparece nos dicionários de diferentes 

línguas europeias ao longo da época Moderna. É possível ver a utilização do termo 

raça pelo menos desde o século XVI em diferentes línguas, como o inglês, francês, 

espanhol e português. 

 
1 Professora titular do Instituto de História da Universidade Federal Fluminense, autora, entre 
outras obras, de O Império do Divino, Festas Religiosas e Cultura Popular no Rio de Janeiro, 
1830-1900 (Autêntica, 1999) e Da Senzala ao Palco: canções escravas e racismo nas Américas, 
1870-1930 (Editora da Unicamp, 2017) 
2 As dimensões da cor: um estudo do olhar norte americano sobre as relações interétnicas, Rio 
de Janeiro, século XIX. Dissertação de mestrado defendida em 1998 na Universidade Federal 
Fluminense sob orientação de Martha Campos Abreu. 

3 Publicado em 2007 pela Editora da Unicamp com o título O Idioma da mestiçagem: as 
irmandades de pardos na América portuguesa. 

4 HOLT, Thomas C. The Problem of Race in the 21st Century. Cambridge: Harvard 
University Press, 2000. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 555 

Em minha pesquisa, percebi como este termo era associado, no período 

colonial, a questões religiosas e como marcador da diferença. Por exemplo: “raça 

de mouro”, “raça de judeu”. Neste momento de expansão do cristianismo, a 

questão da raça sempre aparecia para comunicar a diferença a partir de visões 

hierárquicas, porque não se encontra na documentação deste período referências 

à “raça de cristão”. Essa hierarquização também se relacionava à percepção sobre 

diferenças físicas, que estava associada ao início do tráfico e da escravidão em 

larga escala, com a formação de sociedades escravistas nas Américas. Eu acho que 

todos esses elementos se ligam ao termo raça no período colonial. 

Ainda na visão de Thomas Holt, o termo “etnia”, em contrapartida, 

começou a aparecer nos dicionários a partir do século XIX, em meio à construção 

do campo da Antropologia e da Etnologia como disciplinas acadêmicas. Dessa 

forma, podemos identificar o termo raça como parte de um vocabulário utilizado 

na época Moderna para falar das diferenças e para hierarquizar, presente, além 

dos dicionários, também nas crônicas e no ambiente religioso durante este 

período. 

Em relação à pergunta se é possível falarmos de racismo entre os séculos 

XVI e XVIII, acho importante lembrar o trabalho do Bruno Silva, As cores do 

Novo Mundo5, em que ele analisa relatos de viajantes e cronistas que 

argumentaram sobre a suposta degeneração dos povos americanos, 

particularmente a partir do século XVII. Eram visões que hierarquizavam 

populações tendo em vista percepções morais, religiosas, culturais e, também, 

físicas. Trabalhos como este têm feito um inventário da ideia de raça nas 

Américas do período colonial e tratam também da dimensão do racismo. 

Outra obra que considero importante mencionar é a da minha colega de 

universidade Ynaê Lopes dos Santos6, em que ela faz uma história do racismo que 

 
5 SILVA, Bruno. As cores do Novo Mundo: degeneração, ideias de raça e racismos nos 

séculos XVII e XVIII. Lisboa: Lisbon, 2020. 
6 SANTOS, Ynaê Lopes. Racismo brasileiro: Uma história da formação do país. São Paulo: 

Todavia, 2022. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 556 

vai tratar do tempo presente, mas que retorna ao período colonial utilizando este 

termo. 

A partir dessas pesquisas, podemos observar que o termo racismo não 

estava presente no vocabulário da época Moderna, mas surgia nas práticas sociais 

e nas experiências cotidianas, que eram marcadas pela diferença e hierarquização 

a partir dos aspectos raciais. Por isso, acredito que é possível utilizar esses termos 

para abordarmos os tempos coloniais. Trata-se, ao mesmo tempo, de uma opção 

acadêmica e também política. 

 

Você comentou que “raça” é um termo presente em dicionários 

da língua inglesa, francesa, espanhola e portuguesa publicados 

durante o período colonial. As definições atribuídas à raça nestas 

diferentes línguas são semelhantes? 

Eu acho que sim. Em todas estas línguas o termo “raça” é definido a partir 

de características físicas ou religiosas, atuando como um marcador das diferenças 

em um período de expansão e contato dos europeus com outras populações. 

Pensando neste sentido, podemos encontrar significados semelhantes em 

diferentes línguas. 

 

Ainda pensando nos significados da palavra “raça” durante o 

período colonial, ficou claro que existe um forte componente religioso 

em sua utilização, visível nas referências a uma “raça de judeu” ou 

“raça de mouro”. Este termo também foi empregado na 

documentação colonial para se referir aos indígenas americanos? 

Em minhas pesquisas, não encontrei na documentação referências à “raça 

de índios”. O que há são observações relacionadas às características físicas. 

Podemos lembrar do trabalho do John M. Monteiro7, que mostra que uma 

maneira de falar dos indígenas durante o processo de escravização e expansão das 

 
7 MONTEIRO, John Manuel. Negros da Terra: índios e bandeirantes nas origens de São 

Paulo: São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 557 

fronteiras no interior paulista era através de expressões como “os pardos do 

cabelo corredio”, “os pardos de cabelo liso”. São indicações de diferenças físicas 

que podiam levar à própria escravização. 

No século XIX, no Brasil, percebe-se um entendimento crescentemente 

racializado dessas populações. Como demonstrou John M. Monteiro em outro 

trabalho8, desenvolveu-se um pensamento brasileiro sobre raças indígenas no 

final do século XIX, quando foi criado o primeiro curso de Antropologia física do 

Museu Nacional. Naquele contexto, alguns estudos sobre povos indígenas 

pretendiam confirmar noções pré-concebidas sobre inferioridade racial de povos 

não europeus, presentes em parte significativa do pensamento social do período.  

 

O historiador estadunidense James Sweet defende a noção de 

“racism without race”9 para tratar do período colonial. Já o 

historiador português Francisco Bethencourt10 defende que o 

racismo, na forma de preconceito étnico associado a ações 

discriminatórias, é motivado por projetos políticos. Você poderia 

comentar sobre esses pontos de vista e explicar as relações entre raça 

e racismo ao longo do tempo? 

Eu acho que, para pensarmos as questões envolvendo raça e racismo ao 

longo do tempo, uma primeira referência que eu me lembrei, e que fez parte das 

minhas leituras da pesquisa de doutorado e também da prática como professora 

de História das Américas, é o Robin Blackburn e seus livros clássicos sobre a 

expansão da escravidão e da liberdade nas Américas11. 

 
8 MONTEIRO, John Manuel. As “raças” indígenas no pensamento brasileiro do Império. 

In: MAIO, Marcos Chor; SANTOS, Ricardo Ventura (orgs.). Raça, Ciência e Sociedade. Rio de 
Janeiro: Fiocruz/CCBB, 1996, p. 15-22. 

9 SWEET, James H. The Iberian roots of American racist thought. The William and Mary 
Quarterly, vol. 54, n. 1, 143-166, 1997. 

10 BETHENCOURT, Francisco. Racisms, from crusades to the twentieth century. 
Princeton: Princeton University Press, 2013. 

11 BLACKBURN, Robin. A Construção do Escravismo no Novo Mundo: do Barroco ao 
Moderno, 1492-1800. Rio de Janeiro/São Paulo: Record, 2003. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 558 

Acredito que a principal questão dessa relação entre raça e racismo ao longo 

da época Moderna é a dimensão da expansão do tráfico e do escravismo nas 

colônias. É preciso pensar a América como um lugar em que ingressaram cerca 

de 11,5 a 12 milhões (as estimativas variam) de escravizados do final do século XV 

até o século XIX. Blackburn enfatiza a relação entre a expansão do escravismo 

nas diferentes áreas americanas e a demanda europeia por produtos das áreas de 

plantation, como o tabaco, o cacau e o açúcar. Para ele, essa dimensão da raça em 

relação à escravidão no início da época Moderna era muito pensada a partir das 

genealogias bíblicas como marcadores de diferenças. O pecado original e, 

sobretudo, a passagem do livro de Gênesis que descreve a maldição de Cam foram 

utilizados como referências para a escravização das populações africanas. No 

entanto, o próprio Blackburn ressalta que a expansão do tráfico e do escravismo 

são elementos importantes para explicar a relação entre raça, política e economia 

ao longo do período colonial. 

A pergunta destaca as visões de James Sweet e Francisco Bethencourt, nas 

quais a hierarquização e discriminação de populações não europeias são 

componentes dos processos de expansão e formação de sociedades coloniais nas 

Américas. Outra historiadora importante para pensar esta questão é Hebe 

Mattos, que aborda a possibilidade da alforria como aspecto relevante na 

definição das categorias através das quais as pessoas eram classificadas em 

sociedades escravistas americanas. Para Mattos12, a escravidão e a multiplicação 

de categorias sociais referentes à população de descendentes de africanos 

apareceram como a expressão mais visível do Antigo Regime português sob uma 

perspectiva atlântica. Era uma concepção de sociedade idealmente imutável, mas 

que, na prática, estava em constante transformação, com a construção de uma 

nova ordem social do outro lado do Atlântico. 

 
12 MATTOS, Hebe. Das Cores do Silêncio: os significados da liberdade no sudeste 

escravista (Brasil, séc. XIX). Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 1995; MATTOS, Hebe. “Pretos” 
and “Pardos” between the Cross and the Sword: Racial Categories in Seventeenth Century Brazil. 
Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe, vol. 80, 43-55, 2006. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 559 

Eu vi muito esse aspecto em minha pesquisa de doutorado, particularmente 

as relações entre a cor e a raça com as práticas cotidianas e a condição das 

pessoas. Entre estas categorias de época, se faziam também distinções entre 

pretos e pardos escravizados ou livres. Existia uma legislação discriminatória 

durante o Antigo Regime que defendia, por exemplo, que os negros não deveriam 

portar armas de fogo, ou que as mulheres não deveriam se vestir com 

determinadas sedas. Tratava-se de uma legislação sempre pautada por uma 

dimensão da diferença que recaía particularmente sobre as pessoas de 

ascendência africana através de legislações restritivas que existiram em 

diferentes partes das Américas. 

Havia também legislações sobre os direitos. Por exemplo, o Código Negro 

no Caribe francês fala, desde o final do século XVII, sobre os direitos dos 

alforriados e sobre as heranças. No entanto, boa parte desta legislação enfatizava 

as restrições quando se ocupava dos direitos dos descentes dos africanos em 

diferentes partes das Américas. Acredito que esta seja outra maneira para 

pensarmos as relações entre raça e racismo nas sociedades de Antigo Regime. 

Retomando os trabalhos da Hebe Mattos13, ela argumenta que o final do 

período colonial, sobretudo a chamada “Era das Revoluções”, a partir do final do 

século XVIII, seria marcada nas Américas por uma “Modernidade Escravista”. 

Você tem um discurso liberal que fala de igualdade e liberdade política, mas, na 

prática, existem muitas dificuldades de tornar esses conceitos operativos, porque 

são sociedades que muitas vezes estão aprofundando as suas relações com a 

escravidão. Eu acho que esse é mais um momento no qual os argumentos sobre 

raça e racismo se fortalecem. Ao mesmo tempo em que surgem reflexões sobre a 

igualdade jurídica ou igualdade em termos de cidadania, existem restrições que 

impedem os negros e seus descendentes de votar. Dessa forma, acho que a ideia 

de uma “Modernidade Escravista” nos ajuda a pensar as relações entre raça e 

racismo, especialmente a partir do final do século XVIII. 

 
13 MATTOS, Hebe. Escravidão e cidadania no Brasil monárquico. Rio de Janeiro: Zahar 

Editor, 1999. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 560 

 

Como você entende o papel das Américas nesses debates, 

sobretudo em relação às questões conceituais em torno das ideias de 

mestiçagem e comunidades multiculturais e diaspóricas? 

Para formular esta resposta, eu fiquei pensando muito nos trabalhos do 

professor Serge Gruzinski em torno da ideia de mestiçagem nas áreas americanas. 

Começando pelo título de um de seus livros, O Pensamento Mestiço14, ele mostra 

como o período colonial foi marcado pelo que ele denomina como um grande 

processo de Ocidentalização, com contatos permeados por diferentes níveis de 

violência. Esses contatos criaram novas formas de pensamento, com expressões 

variadas. A expressão linguística é um exemplo, com novas línguas sendo faladas 

por novas nações. Existe também um forte componente religioso nesses 

processos de Ocidentalização. 

Quando eu estava pensando sobre esta pergunta, a primeira coisa que me 

veio à cabeça foi a imagem da Virgem de Guadalupe, que é retratada de uma 

maneira mestiça. Ao mesmo tempo que remete a Guadalupe, que era cultuada 

pelos conquistadores na Espanha, ela apareceu para um indígena. Eu acho que 

todo esse processo seria o de uma colonização do imaginário, como apontado pelo 

Gruzinski. 

Eu também me lembrei do trabalho de minha colega Regina Celestino15, 

que aborda mais o Brasil. Ela aponta que muitos indígenas entravam várias vezes 

nas filas para serem batizados, o que revela como o entendimento daquele ato 

para eles era completamente diferente da concepção de batismo dos 

missionários. 

Eu acho que a mestiçagem é um processo que age no âmbito dos 

conhecimentos, atravessado pelas violências, pelo conhecimento das línguas e 

das práticas culturais e religiosas. Por isso, acredito que este processo seja 

 
14 GRUZINSKI, Serge. O pensamento mestiço. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
15 ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Metamorfoses indígenas: identidade e cultura 

nas aldeias coloniais do Rio de Janeiro. 2ª edição. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2013. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 561 

formador dessas áreas americanas, mas é necessário pensar que havia adaptações 

e, ao mesmo tempo, resistências por parte das populações nativas em relação a 

esse grande processo de Ocidentalização. 

Partindo para o século XIX, podemos perceber que esses marcadores 

étnicos começaram a desaparecer em diferentes sociedades americanas. No caso 

do Brasil, por exemplo, havia marcadores étnicos em relação aos indígenas na 

documentação que começam a desaparecer. Eles vão se tornando “caboclos” ou 

“pardos” em registros públicos em diferentes partes do Império, particularmente 

em meio às pressões pela ocupação de terras aldeadas comunitárias. A 

denominação mestiça atribuída aos indígenas era uma forma de legitimar a 

retirada de suas terras tradicionais, em muitas ocasiões. 

No caso da Argentina, há um processo de branqueamento que era uma 

política de Estado desde o final do século XIX. As “Campanhas do Deserto” são 

um projeto de eliminação física das populações indígenas, o que vai fazendo com 

que estes termos desapareçam. 

Em contrapartida, em locais como o México esses marcadores indígenas 

eram mais presentes e, ao longo do século XIX e ingressando no XX, esse discurso 

da mestiçagem como discurso nacionalista e o processo de formação de uma 

nacionalidade mexicana vai se sobrepondo às diversidades étnicas. Melhor 

dizendo, e me apoio aqui no trabalho da historiadora Florencia Mallon16, o século 

XIX foi de diálogo conflitivo entre o Estado mexicano e as populações indígenas, 

conforme se desenrolavam as tensões entre o liberalismo e os direitos tradicionais 

das comunidades. Mas no início do século XX, as populações indígenas não 

haviam sido totalmente marginalizadas sob o ponto de vista demográfico ou 

político, pois se tratava de uma sociedade multiétnica. O discurso da mestiçagem 

como projeto de nacionalidade atuava aí, pois visava converter o campesinato 

indígena em sociedade nacional mexicana. 

 
16 MALLON, Florencia. Las sociedades indígenas frente al nuevo orden. In: VÁZQUEZ, 

Josefina Z.; GRIJALVA, Manuel Miño. Historia general de América Latina, Vol. VI. Ediciones 
Unesco/Trotta, 2007. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 562 

Podemos lembrar também do trabalho da historiadora Aline Helg sobre a 

Colômbia17. Ela aponta como, na virada do século XIX para o XX, a identidade 

dos colombianos como um povo andino, que se aproximava de uma identidade 

indígena do passado, era mais forte nacionalmente. Tratava-se de um discurso 

que pretendia apagar a memória negra das áreas costeiras, que haviam sido 

regiões escravistas até o século XIX. 

Então eu acho que a noção de mestiçagem foi um tema forte 

conceitualmente nas Américas, pois distintas conjunturas históricas puderam ser 

interrogadas sob o enfoque das tensões étnicas, raciais e de projetos políticos que 

valorizavam as nações vistas como mestiças. Seria interessante avaliar se novos 

enfoques transnacionais, multiculturais e diaspóricos, como a pergunta 

menciona, enxergariam a noção de mestiçagem como um bom problema para 

interrogarmos as histórias do continente americano no presente. 

 

Ainda em relação ao século XIX, quais são os impactos das 

transformações envolvendo a Segunda Escravidão nos debates 

historiográficos a respeito da raça e dos racismos? 

Eu acho que primeiro é preciso dimensionar o entendimento dessas 

transformações do século XIX, como vocês perguntaram, a partir do viés dos 

debates sobre a Segunda Escravidão. Eu entendo a Segunda Escravidão como o 

momento de expansão da escravidão em três regiões em particular: Brasil, Cuba 

e Estados Unidos. Além disso, é preciso pensar o século XIX como o século da 

discussão das liberdades nas Américas e do avanço da discussão sobre o 

abolicionismo, tendo como marco a Revolução Haitiana, que relaciona a ideia da 

emancipação política com o fim da escravidão, e todo o impulso que esta 

revolução vai ter para o debate sobre abolicionismo e sobre o fim da escravidão 

em diferentes áreas americanas.  

 
17 HELG, Aline. Liberty and Equality in Caribbean Colombia, 1770-1835. Chapel Hill: 

The University of North Carolina Press, 2005. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 563 

Acredito que as pesquisas realizadas a partir da noção de Segunda 

Escravidão também nos fazem lembrar o oposto: o século XIX foi marcado pelo 

aprofundamento da escravidão em determinadas regiões, inclusive como 

instituição. É também um período de aprofundamento do debate abolicionista, 

que enfrenta a dimensão do racismo. Nós temos abolicionistas negros e brancos 

a frente dessas discussões, sobretudo na imprensa e na arena pública de uma 

maneira geral, realizando um debate que também se relaciona com a questão da 

raça e do racismo, embora seja eminentemente um debate sobre a emancipação, 

sobre o fim da escravidão. Mas, ao mesmo tempo, a gente tem um reforço da 

escravidão como sistema fortemente baseado em argumentos racistas, de 

racialização da identidade negra. Eu acho que a principal contribuição que os 

debates em torno da Segunda Escravidão irão trazer para a discussão de raça e 

racismo é mostrar essas duas dimensões do século XIX: um avanço da escravidão 

como sistema em determinadas regiões das Américas e, ao mesmo tempo, o 

avanço das discussões sobre a liberdade. 

Pensando em estudos históricos que abordam esse período em Cuba e nos 

Estados Unidos, lembrei do trabalho de Ada Ferrer18, que fala muito sobre como 

os processos de emancipação da escravidão e de independência em Cuba têm uma 

forte dimensão racial. Outros historiadores também demonstram isso muito 

bem: como a emancipação, a partir da década de 1860, contou com a participação 

da população negra e com lideranças militares negras. É nesse sentido que Ada 

Ferrer argumenta que a emancipação política era também uma discussão sobre a 

emancipação da escravidão. Quem estava lutando pela emancipação política no 

caso cubano estava atravessado por essa dimensão racial e já se falava mesmo da 

igualdade da cidadania negra uma vez alcançada a independência. 

Já em relação aos Estados Unidos, lembrei dos trabalhos de Eric Foner. 

Lembro muito fortemente da leitura, ainda na graduação, do clássico Nada além 

 
18 FERRER, Ada. Freedom's Mirror: Cuba and Haiti in the Age of Revolution. Cambridge 

University Press, 2015. Também da autora: Cuba. An american history. Scribner Book 
Company: 2021. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 564 

da Liberdade19, que tem um capítulo em que o autor faz uma “anatomia” da 

emancipação, percorrendo diferentes áreas americanas ao longo do século XIX, 

desde os Estados Unidos até regiões mais ao sul, particularmente o Caribe, 

pensando nos processos abolicionistas nessas diferentes áreas com todas as suas 

diferenças. Primeiro, analisando a abolição do tráfico, demonstrando seu impacto 

na desconstrução de sistemas escravistas no Caribe britânico e no reforço do 

abolicionismo internacional.  

Na minha compreensão, um dos elementos mais fortes da relação sobre 

raça e racismo nos estudos históricos é quando se toma como referência não 

apenas os debates sobre a Segunda Escravidão, mas esse momento do século XIX 

em que se vai discutir de maneira mais frontal diferentes formas de se tentar 

limitar a participação política dos recém-libertos. Por exemplo, através de 

práticas constitucionais, como no caso dos Estados Unidos, onde há uma 

limitação do voto em vários estados a partir de um critério racial. Como 

demonstra Eric Foner, a cidadania negra não tinha garantias legais até a Guerra 

Civil (1861-65), pois as constituições estaduais limitavam o direito de voto de 

homens negros livres. Em 1850, apenas cinco estados permitiam o direito de voto 

sem restrições raciais: Maine, New Hampshire, Vermont, Massachusetts e Rhode 

Island. Em 1870, a 15ª Emenda estipulou o voto masculino sem distinção de cor 

na Constituição nacional. Um direito que, na prática, só seria conquistado em 

toda a sua extensão no século XX. 

Em relação ao Caribe inglês, Foner ressalta que a discussão sobre 

cidadania e participação política nessas regiões, nas quais o colonialismo se 

manteve, em alguns casos, até o século XX, ocorre após a 2ª Guerra Mundial. 

Ocorreram nestes locais muitas manobras políticas para barrar o acesso da 

população negra ao voto. Eu acho que essa é uma discussão central na relação 

entre raça e racismo nos estudos históricos.  

 

 
19 FONER, Eric. Nada além da liberdade. A emancipação e seu legado. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1988. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 565 

Atualmente, embora se fale muito a respeito do 

multiculturalismo, com ênfase nas diversidades e heterogeneidades, 

há um fortalecimento de movimentos supremacistas brancos. Você 

poderia comentar sobre esses aspectos? 

Eu pensei em comentar a partir do contexto dos Estados Unidos. 

Historicamente, as primeiras leis dos direitos civis – com essa mesma 

denominação – foram criadas no período imediatamente posterior à abolição, 

ainda na década de 1860. O acesso ao voto, ao trabalho e à educação por parte da 

população negra recém emancipada foi garantido na arena legal, a partir da 

Constituição. 

As primeiras perdas expressivas de direitos civis após a abolição ocorreram 

principalmente a partir das décadas de 1880 e 1890, particularmente no âmbito 

da Suprema Corte. Existiram ganhos através da legislação e, ao mesmo tempo, 

estes avanços foram contidos a partir das constituições estaduais e da 

Constituição Federal. O avanço das chamadas leis Jim Crow, de discriminação de 

diversos tipos nos espaços públicos, escolas e locais de convivência, foi reforçando 

essa ideia de uma supremacia branca e da discriminação como uma prática 

institucionalizada. Quando a Suprema Corte reviu as leis dos direitos civis no caso 

conhecido como Plessy v. Ferguson (1896), que tratava justamente do acesso 

segregado às escolas, criou-se a doutrina “separados, mas iguais”. O 

estabelecimento de escolas separadas para atender brancos e negros passou a ser 

visto como constitucionalmente válido nas áreas segregacionistas, ainda que 

fosse contra o próprio texto da Constituição.  

Essa discussão retornou com força nos anos 1950 e 1960, com o 

movimento dos direitos civis e, aí sim, com vitórias expressivas. Este também foi 

o momento de formação de muitos departamentos de história afro-americana nos 

Estados Unidos, que impulsionaram os estudos sobre o passado escravista e as 

relações raciais, gerando grandes reflexos na prática historiográfica. Acho que 

tem toda uma mudança em termos políticos nos Estados Unidos que também é 

bastante evidente nos estudos historiográficos. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 566 

Já em relação ao tempo presente, eu fiquei pensando na expectativa que 

havia com a eleição de Barack Obama para a presidência dos Estados Unidos. Se 

falava naquele momento da expectativa de uma era pós-racial. No entanto, ao 

mesmo tempo, há nos últimos anos um reforço de grupos supremacistas que 

funcionam como milícias que reafirmam as ideias de uma superioridade branca 

em diferentes áreas americanas, o que mostra que a gente não está vivendo uma 

era pós-racial. 

Como apontei no início da entrevista, o historiador norte-americano 

Thomas Holt publicou no ano 2000 um livro cujo título era O problema da raça 

no século XXI. Este título retomava e atualizava uma fala de W.E. B. Du Bois 

presente no livro As almas da gente do Povo Negro20. Du Bois começa sua obra 

falando exatamente isso: o problema da raça é o grande problema do século XX. 

Ele está escrevendo em 1903, a partir de toda a experiência que tem como 

professor no sul dos Estados Unidos, e afirma que a América é o lugar da dupla 

consciência: seria impossível ser negro e americano ao mesmo tempo. Já Thomas 

Holt está escrevendo na virada dos anos 2000, e sintomaticamente retoma essa 

frase para reafirmar a questão: qual é o estado desse problema da raça no século 

XXI? Ela permanece sendo uma questão atual. Um elemento de divisão, um 

elemento de reforço da violência cotidiana nos Estados Unidos. Mas também é 

uma questão que a gente pode explorar a partir de outros contextos americanos. 

 

Ao menos desde o fim da 2ª Guerra Mundial, o termo raça caiu 

em desuso no âmbito acadêmico. No entanto, o racismo permanece 

como um elemento incontornável. Como isso pode ser pensado a 

partir dos estudos históricos? 

Eu fiquei pensando muito nos marcadores de tempo que vocês colocaram, 

do pós-2ª Guerra Mundial como um momento de inflexão, com muitas pesquisas 

reafirmando a ideia de que não há raças na espécie humana. 

 
20 DU BOIS, W.E.B. As almas do Povo Negro. São Paulo: Veneta, 2021 [1903]. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 567 

Este período foi marcado pela chegada de novas pessoas às universidades, 

mesmo nas universidades europeias. Trabalhadores que lutaram na guerra 

passaram a ocupar lugares na universidade, gerando novas discussões nesses 

ambientes. O termo “cultura” é um exemplo. Ele foi aparecendo cada vez mais 

nas pesquisas, e acredito que isto esteja ligado à própria fundação da Unesco no 

final da década de 1940. 

No caso dos Estados Unidos, em particular, fiquei lembrando de Arthur 

Ramos, o primeiro diretor dessa área da Unesco que tratou especificamente da 

discussão sobre as relações raciais. Eu acho que não é à toa que tenha sido neste 

momento – final da década de 1940, saindo do Holocausto – que a Unesco 

começou a colocar a cultura e a educação como campos privilegiados para pensar 

como as barbaridades dos anos anteriores foram apoiadas por argumentos 

racistas, baseados na ideia da diferença. 

Eu acho que esse período também foi definidor em relação às reflexões 

sobre o Brasil e a ideia de que aqui seria um “paraíso racial”. Existem dois campos 

de estudo que vão ser inaugurados nesse período. O primeiro, de americanistas 

como Donald Pierson, que veio para a Bahia e produziu estudos em que reafirma 

que os critérios raciais não eram os mais determinantes na organização da vida 

social no contexto por ele analisado. Já as pesquisas desenvolvidas também no 

âmbito da Unesco por Florestan Fernandes chegaram ao termo oposto: o aspecto 

racial seria uma dimensão estruturante de nossa sociedade. Quando se estabelece 

um corte racial, ficam muito visíveis as diferenças em relação ao acesso à 

educação, ao saneamento básico e à saúde, o que reforçaria a dimensão 

estruturante do racismo. Isso mostra que esse período também foi importante 

para fazer avançar as denúncias em relação ao racismo, identificando-o como um 

elemento estrutural da sociedade brasileira, reforçando essa pauta de pesquisa 

até a contemporaneidade. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.552-568, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 568 

Ainda em relação a esta pergunta, eu também fiquei pensando no livro de 

Paul Gilroy21 em que ele fala do multiculturalismo e da invenção da raça e faz um 

convite pra gente pensar e reposicionar essa discussão sobre a raça na 

contemporaneidade. Porque, apesar de ser tão claro que não há raças na espécie 

humana, o racismo existe. Além disso, esta questão também é importante na 

contemporaneidade pois o reconhecimento do racismo funda direitos através das 

políticas de reparação. As sociedades americanas, de uma maneira geral, são 

sociedades fundadas na violência do racismo, são herdeiras dessas práticas. Por 

isso, a discussão sobre raça permanece sendo uma discussão central, importante 

no sentido de que ela também é promotora das políticas de reparação. Não existe 

raça, mas continua a existir o racismo, por isso esse debate segue sendo um 

debate contemporâneo e relevante nas sociedades americanas. 

  

 
21 GILROY, Paul. Entre campos. Nações, culturas e o fascínio da raça. São Paulo: 

Annablume, 2007. 


