
                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 514 

 

ESTUDAR OS INDÍGENAS OU 
ESTUDAR COM OS 
INDÍGENAS? 
CONSIDERAÇÕES SOBRE 
UMA PRÁTICA CIENTÍFICA 
MENOS COLONIAL 

 

Studying Indigenous people or studying 
with Indigenous people? Considerations 
on a less colonial scientific practice 

 
João Gabriel da Silva Ascenso 

 
 

Recebido em: 27/08/2025 
Aprovado em: 12/12/2025 

 
 

Resumo: Esse artigo parte de um mapeamento da diversidade de críticas 

que a epistemologia eurocêntrica sofreu da segunda metade do século XX em 

diante, bem como das teorizações que foram desenvolvidas a partir dessas 

críticas, para refletir sobre as respostas que foram dadas por vozes latino-

americanas à violência colonial. Tais vozes desestruturam tanto o princípio do 

progresso e do fim da história quanto partições importantes no cânone do 

pensamento ocidental: natureza/cultura, razão/sensibilidade, 

civilização/barbárie, sujeito/objeto. A partir daí, o diálogo com intelectuais 

indígenas (Ailton Krenak, Davi Kopenawa) e de ascendência indígena (Gloria 

Anzaldúa, Silvia Rivera Cusicanqui) nos permite pensar uma “dialética sem 

síntese” e a busca por formas de diplomacia que não concorram para uma “paz 

 
 Professor de História do Colégio de Aplicação da UFRJ, com doutorado em História Social da 
Cultura pela PUC-Rio e pós-doutorando em Arqueologia pelo Museu de Arqueologia e Etnologia 
da USP, com a pesquisa “Deslocando o ‘clássico’: Arqueologia Amazônica e ensino de História 
Antiga no Ensino Fundamental”. E-mail: jgascenso@gmail.com. 
 

mailto:jgascenso@gmail.com


                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 515 

perpétua”, mas para “pazes provisórias”, articulando humanos e não humanos. A 

reflexão vai em direção à proposta de quatro caminhos a partir dos quais 

podemos pensar uma prática científica menos colonial.  

Palavras-chave: intelectuais indígenas; cosmopolítica; paz provisória 

 

Abstract: This article initiates by mapping the diverse critiques that 

Eurocentric epistemology has faced since the second half of the 20th century, as 

well as the theories that have developed from these critiques, to reflect on the 

responses given by Latin American voices to colonial violence. These voices 

deconstruct the principles of progress and the end of history, as well as important 

divisions in the canon of Western thought: nature/culture, reason/sensibility, 

civilization/barbarism, subject/object. From there, dialogue with Indigenous 

intellectuals (Ailton Krenak, Davi Kopenawa) and those of Indigenous descent 

(Gloria Anzaldúa, Silvia Rivera Cusicanqui) allows us to consider a “dialectic 

without synthesis” and the search for forms of diplomacy that do not contribute 

to a “perpetual peace” but to “provisional peaces,” articulating humans and 

nonhumans. The reflection moves toward proposing four paths from which we 

can envision a less colonial scientific practice. 

Keywords: indigenous intellectuals; cosmopolitics; provisional peace 

 

 

 

Questionando o eurocentrismo: um mapeamento do argumento 

(pós)(de)colonial 

 

Certa vez, conversando com meus alunos do sexto ano do Ensino 

Fundamental, perguntei-lhes, de forma provocativa, quem era mais evoluído: 

nós, que nos organizamos em um Estado, ou um indígena sul-americano vivendo 

em situação originária. Um dos alunos mais perspicazes da turma compreendeu 

a provocação e respondeu: “professor, eu acho que os indígenas, na verdade, são 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 516 

tão evoluídos quanto os seres humanos”. Este foi, para mim, até hoje, o maior 

retrato de como o discurso do progresso, gerado pela nossa razão científica e 

pretensamente “universal”, pode fincar raízes profundas na nossa forma de 

pensar e de estar no mundo. 

Meu aluno percebeu a minha crítica quanto à utilização de uma escala 

evolutiva para categorizar os grupos humanos. Entretanto, com seus onze anos, 

já havia vivido e sido educado em instituições ocidentais tempo o suficiente para, 

ao responder à minha pergunta tentando fugir da lógica evolucionista, acabar por 

acessá-la de maneira inconsciente e em uma de suas formas mais brutais – a 

desumanização do outro. Afinal de contas, também é disso que se trata o discurso 

do progresso: medir quem merece ser chamado de gente, quem ainda não é gente 

por completo, e quem jamais chegará a ser.  

 A ideia de uma direção de progresso entre os povos, como realização 

de um progresso da razão humana, construiu a visão de uma história 

universalista: todos os homens chegarão à civilização e farão parte do concerto 

das nações. Ocorre que este universalismo acabou por excluir a alteridade, 

eliminando a possibilidade de o outro não querer fazer parte da civilização, ou do 

concerto das nações. Nesses casos, seria legítimo o uso do rigor disciplinar para 

educar aqueles que ainda estariam na infância da sua existência, ou mesmo, em 

situações limite, o extermínio daqueles que, por demasiadamente bárbaros, não 

se configurassem genuinamente humanos. Que um de meus alunos mais 

comprometidos com a valorização das diferenças e com a defesa dos direitos 

humanos tenha lançado mão, sem querer fazê-lo, do argumento da 

desumanização constitui um ato falho que mostra até que ponto todos nós, 

educados nos moldes científicos e racionalistas das escolas ocidentais, 

carregamos a herança do extermínio e da violência física e simbólica contra o 

outro.  

 Para que possamos entender o que estou chamando de “razão 

científica”, “civilização”, ou ainda “progresso”, “evolução” e “universalismo”, 

precisamos rastrear a construção histórica destas categorias. Tais conceitos 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 517 

ganham a dimensão de verdades normativas que pautam a ação dos homens no 

mundo a partir do século XVIII, com a ascensão dos discursos iluministas e 

liberais. Seu caráter de verdade seria pautado nas suas supostas imparcialidade e 

objetividade, a partir das quais a percepção verdadeira da realidade 

corresponderia a um afastamento entre o sujeito cognoscente e o objeto 

cognoscível. Como a razão seria o elemento chave que operaria este 

distanciamento e tornaria o próprio conhecimento possível, a concepção das 

Filosofias da História que nascem neste momento é a de que o caminho em que 

esta razão se revela ao mundo é aquele através do qual as sociedades atingem o 

progresso e a civilização. Esta é a base de uma epistemologia que enxerga o 

mundo a partir do lugar de enunciação da Europa – é, portanto, uma 

epistemologia eurocêntrica. 

É evidente que a violência colonial que ela autoriza está muito relacionada 

ao colonialismo do século XIX, e à legitimação da suposta “missão civilizadora” 

do imperialismo. Mas e se este discurso evolutivo, cuja articulação costumamos 

identificar a partir do século XVIII, tivesse origens um pouco anteriores? Para 

desenvolver este argumento, pretendo começar pelo final, mapeando alguns 

autores empenhados em demonstrar que a razão moderna, pretensamente 

universal, longe de ser natural, inevitável e boa, possui uma série de 

desenvolvimentos perversos, notadamente o seu caráter colonial. Pontos de 

virada importante neste processo foram a crítica à interpretação da raça 

biológica, sobretudo após as denúncias do Holocausto, e os próprios processos de 

descolonização da África e da Ásia. 

A partir dos anos 1950 e 1960, dentro do campo da Teoria Literária e das 

Ciências Sociais, alguns autores passaram a conformar aquilo que ficaria 

conhecido como uma abordagem “pós-colonial”. Os martinicanos Frantz Fanon 

e Aimé Césaire – este último, junto ao senegalês Léopold Sédar Senghor, tendo 

fundado o movimento conhecido como Négritude –, bem como o palestino 

Edward Said, autor do clássico Orientalismo, são alguns importantes nomes 

dentro desta nova abordagem que pretendia compreender o projeto europeu de 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 518 

dominação colonial para lutar contra ele e buscar novas formas de lidar com a 

identidade e com a alteridade. Não podemos, de todo modo, conceber o “pós-

colonialismo” como um projeto levado a cabo por estes intelectuais, visto que a 

denominação “pós-colonial” só apareceria a posteriori, popularizando-se muito 

nos anos 1980 (COSTA, 2006, p. 117). 

 Nos anos 1970, ganharam vulto as leituras a respeito das formas de 

poder associadas ao conhecimento – Pierre Bourdieu e Michel Foucault, por 

exemplo –, com a subsequente crítica ao cientificismo ocidental. Nesse sentido, 

passaram a ter destaque os questionamentos e dissoluções das certezas 

epistemológicas que vieram com o próprio Foucault e com a desconstrução de 

Jacques Derrida, no contexto de crise que marcaria o chamado pós-

estruturalismo. 

 A partir também dos anos 1970, entrou em cena na Índia o Grupo 

de Estudos Subalternos do Sul da Ásia. Tal grupo, que fundou o “campo” dos 

Estudos Subalternos, teve em Ranajit Guha um de seus principais idealizadores. 

Pensando na transição indiana de uma situação colonial para a de um Estado 

independente, Guha concebeu o problema do fracasso da modernização no 

contexto dos projetos nacionalistas pós-descolonização. Em uma visão que se 

aproximava tanto do marxismo gramsciano quanto da New Left inglesa, Guha 

analisou a construção de um projeto hegemônico de capitalismo na Índia a partir 

do silenciamento dos grupos subalternos – grupos que, mesmo assim, teriam 

uma voz cuja recuperação teria o potencial de reformular a história indiana 

(BARBOSA, 2009, p. 1-2). 

Nos anos 1980, quando o conceito de pós-colonialismo já era amplamente 

utilizado, outros autores passaram a ser enquadrados dentro desta categoria, 

como o jamaicano Stuart Hall, expoente dos Estudos Culturais ingleses, além dos 

também indianos Homi Bhabha e Gayatri Chakravorty Spivak. Tendências 

notáveis destes autores são, além da explicitação do caráter político e coercitivo 

do discurso científico (dialogando com Foucault), a denúncia dos binarismos 

conceituais que marcaram as Ciências Sociais. O próprio Hall é parte importante 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 519 

desta denúncia, ao conceber o colonialismo dentro da lógica West/Rest – ou 

Ocidente/Resto. Uma saída epistemológica proposta por Homi Bhabha se 

posiciona como alternativa tanto à violência colonial quanto à essencialização da 

cultura (tão presente no campo dos estudos subalternos): trata-se do elogio ao 

lugar de enunciação híbrido (COSTA, 2006, p. 122). 

Para Bhabha, a performatização da diferença (como fluxo de 

representações que não se enquadram nas identidades totalizantes) permite um 

lugar de enunciação que corresponde a um terceiro espaço, responsável por 

evidenciar o caráter artificial das fronteias culturais. Este terceiro espaço é 

marcado pela instabilidade e pela mobilidade dos signos, e é a partir daí que 

Bhabha constrói a ideia de hibridação. Tal processo, dentro da lógica colonial, 

poderia servir tanto à reação do colonizado quanto à afirmação do poder do 

colonizador. Isso porque a hibridação independeria da vontade do sujeito, 

embora a sua constatação tenha um potencial notável de contestação à 

dominação colonial. 

Reparamos que a maior parte da revisão crítica a respeito do caráter 

colonial e violento da razão ocidental e da epistemologia eurocêntrica, até este 

momento, concentrou sua reflexão nos continentes africano e asiático. Isto 

ocorreu, em parte, graças à recência dos processos de descolonização destes 

continentes, mas sua repercussão se deveu, também, ao acolhimento pelas 

academias inglesa e estadunidense (e francesa também, embora em menor grau) 

de intelectuais das ex-colônias recém-independentes em suas universidades e 

demais instituições de produção de conhecimento. Trata-se, portanto, de uma 

produção majoritariamente anglófona e francófona. Uma lacuna, desta forma, se 

torna evidente: qual é o papel da América Latina na crítica à violência colonial e 

à epistemologia eurocêntrica – ou à “violência epistêmica”, se quisermos utilizar 

um conceito de Foucault apropriado por Spivak? 

Os esforços para responder a essa pergunta se intensificaram a partir dos 

anos 1990, justamente no cenário da academia norte-americana. Foi lá que, 

muito influenciado pelo Grupo de Estudos Subalternos do Sul da Ásia, surgiu o 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 520 

Grupo Latino-Americano dos Estudos Subalternos, tendo seu manifesto 

inaugural sido publicado em 1993 na revista Boundary 2, da Duke University 

Press. O texto foi traduzido, cinco anos depois, por Santiago Castro-Gómez, e 

recebeu o título de “Manifiesto inaugural del Grupo Latinoamericano de Estudios 

Subalternos” (BALLESTRIN, 2013, p. 94). 

Tal grupo teve, todavia, uma duração curta. Divergências sobretudo 

teóricas levaram ao seu desmembramento ainda em 1998. Essas divergências 

giravam em torno da incapacidade que alguns de seus membros enxergavam no 

grupo de romper definitivamente com uma epistemologia de base europeia 

(ainda que em leituras críticas à razão ocidental, como as de Foucault ou Derrida), 

ou com a influência de outras reflexões formadas por essa tradição, como o pós-

colonialismo de vertente indiana. Não faria sentido, nesta perspectiva, buscar 

desconstruir o eurocentrismo pautando-se, sobretudo, em teorias formadas na 

tradição europeia. 

O semiólogo argentino Walter Mignolo, um dos principais intelectuais a 

caminhar nesta direção, afirmava que não adiantava utilizar as proposições de 

teóricos indianos, como Guha, Spivak e Bhabha, para compreender a realidade 

da América Latina, era necessária uma interpretação que partisse do próprio 

continente. Segundo ele, se as teorias pós-coloniais tinham seu locus 

enuntiationis nas heranças coloniais do império britânico, seria necessário 

criticar o ocidentalismo a partir do locus da América Latina (CASTRO-GÓMEZ; 

MENDIETA, 1998, p. 17). 

A partir do mesmo ano de 1998, então, a dissolução do grupo formado em 

1993 deu origem àquele que ficaria conhecido como Modernidade/Colonialidade, 

tendo como marco um encontro promovido pelo CLACSO (Consejo 

Latinoamericano de Ciencias Sociales) e do qual participaram Walter Mignolo, o 

sociólogo venezuelano Edgardo Lander, o antropólogo colombiano Arturo 

Escobar, o filósofo argentino Enrique Dussel, o sociólogo peruano Aníbal Quijano 

e o antropólogo venezuelano Fernando Coronil. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 521 

Nos anos seguintes, o grupo contaria ainda com a participação de outros 

intelectuais, que trariam contribuições fundamentais à teorização ali 

desenvolvida, como o filósofo colombiano Santiago Castro-Gómez, já 

mencionado acima e que fez parte da articulação da equipe desde a formação do 

Grupo Latino-Americano dos Estudos Subalternos, e o sociólogo porto-riquenho 

Ramón Grosfoguel. Além disso, teóricos de fora da América Latina tiveram 

também lugar de destaque no trabalho realizado, como o sociólogo estadunidense 

Immanuell Wallerstein – cujo conceito de “sistema mundo” foi ampliado para 

“sistema mundo moderno-colonial”, a partir do diálogo com Quijano –, a 

linguista estadunidense Catherine Walsh e o jurista e sociólogo português 

Boaventura de Souza Santos (BALLESTRIN, 2013, p. 97). É a Catherine Walsh 

que se deve o nome pelo qual os integrantes deste grupo ficaram conhecidos: 

decoloniais. Esta nomenclatura (decolonial, e não descolonial, com “s”) buscava 

diferenciar a descolonização, enquanto fenômeno histórico, da proposta 

epistemológica que eles encampavam. 

 

Os decoloniais e a leitura sobre a primeira e a segunda modernidade 

 

Como é possível perceber apenas por alguns dos nomes e conceitos 

mencionados acima, o grupo Modernidade/Colonialidade teve como uma de suas 

premissas principais o caráter colonial do mundo moderno. De fato, para estes 

autores, a colonialidade é a outra face da modernidade, uma não podendo existir 

sem a outra. Entretanto, não explicitar o caráter colonial da modernidade 

remeteria a uma longa tradição, que Mignolo localiza sobretudo na historiografia 

francesa, de identificar a história colonial como algo anterior à modernidade. A 

ideia de modernidade estaria, então, muito associada ao que os decoloniais 

chamam de “segunda modernidade”, aquela marcada pelo Iluminismo. 

Entretanto, esta segunda modernidade seria herdeira da primeira, informada 

pelas Grandes Navegações e, sobretudo, pela “descoberta” da América para os 

europeus e pelo início da colonização do continente. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 522 

Esta visão de tradição francesa que Mignolo critica parte do pressuposto 

de que o “mundo colonial” demorou a se tornar “moderno” – o que só teria 

ocorrido a partir dos processos de independência –, como se as bases do que viria 

a ser chamado de modernidade não tivessem sido construídas justamente a partir 

do contato com a América. Como se a própria modernidade, em nível 

internacional, não tivesse sido articulada exatamente a partir da colonialidade – 

origem, para Mignolo, do desenvolvimento capitalista. Segundo Mignolo, “a 

conexão do Mediterrâneo com o Atlântico através de um novo circuito comercial, 

no século XVI, lança as bases tanto da modernidade como da colonialidade” 

(MIGNOLO, 2003a, p. 81). Portanto, se conceitos como “progresso”, “evolução”, 

“universalismo” e “razão científica” apenas se popularizaram a partir do século 

XVIII, na segunda modernidade, eles só teriam sido possíveis graças à 

experiência iniciada na primeira modernidade. 

 Na mesma obra de Mignolo a que faço referência acima há uma 

citação que vale a pena recuperar, de Enrique Dussel: 

 

A primeira modernidade hispânica, renascentista e humanista 
produziu uma reflexão teórica e filosófica da maior importância, que passou 
despercebida pela chamada filosofia moderna (que é apenas a filosofia da 
segunda modernidade). O pensamento teórico-filosófico do século 16 tem 
importância contemporânea porque é o primeiro, e único, que viveu e 
expressou a experiência originária durante o período da constituição do 
primeiro sistema mundial. Assim, dos “recursos” teóricos disponíveis [...], 
a questão central filosófica e ética preponderante foi a seguinte: que direito 
tem o europeu de ocupar, dominar e administrar as culturas recém-
descobertas, conquistadas militarmente e em processo de colonização? 
(MIGNOLO, 2003a, p. 95) 
 

A célebre contenda que teve lugar em Valladolid, no ano de 1550, entre 

Bartolomé de Las Casas e Juan Ginés de Sepúlveda, sobre o direito ou não de se 

escravizar as populações indígenas, é exemplo da importância dos debates 

teológico-jurídicos sobre o chamado “direito dos povos” (ADORNO, 1993). Neste 

caso, o termo “povos” seria substituído, três séculos mais tarde, pelas expressões 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 523 

“homem” e “cidadão”, no famoso documento aprovado pela Assembleia Nacional 

Constituinte da França revolucionária. 

 Aníbal Quijano elabora dois dos conceitos fundamentais do grupo 

Modernidade/Colonialidade: os de colonialidade do poder e de colonialidade do 

saber. Segundo o autor, a “descoberta” da América para os europeus, em 1492, e 

a montagem dos impérios ultramarinos foram elementos que condicionaram a 

noção de modernidade europeia, que teria sido marcada por uma codificação das 

diferenças em classificações raciais e pela articulação de diferentes formas de 

trabalho em torno do capital e de um mercado mundial em formação (QUIJANO, 

2005). 

A exploração das diferentes formas de trabalho, dividido 

internacionalmente, e o controle das formas de produção seriam coordenados por 

poderes centralizados, e a distribuição desigual de áreas centrais e periféricas no 

âmbito de um sistema mundial seria marca da colonialidade do poder – na qual 

estaríamos, até hoje, inseridos. Por outro lado, esse processo de dominação 

material estaria respaldado por um processo complementar de dominação 

simbólica, o eurocentrismo. Estruturado na primeira modernidade, suas 

prerrogativas informariam os conceitos que se tornariam hegemônicos na 

segunda modernidade, a partir de dois principais mitos fundacionais: 

 

Um, a ideia-imagem da história da civilização humana como uma 
trajetória que parte de um estado de natureza e culmina na Europa. E dois, 
outorgar sentido às diferenças entre Europa e não-Europa como diferenças 
de natureza (racial) e não de história do poder. Ambos os mitos podem ser 
reconhecidos, inequivocamente, no fundamento do evolucionismo e do 
dualismo, dois dos elementos nucleares do eurocentrismo. (QUIJANO, 
2005, p. 238) 
 

 Evolucionismo em uma perspectiva que encara a humanidade como 

uma totalidade que tem seu início em um estado de natureza selvagem – 

correspondente, muitas vezes, à condição indígena – e o seu ápice na estruturação 

da racionalidade europeia, civilizada, capitalista-liberal. Dualismo, na elaboração 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 524 

de categorias binárias articuladas a esse evolucionismo, utilizadas com fins 

ideológicos: “pré-capital-capital, não europeu-europeu, primitivo-civilizado, 

tradicional-moderno, etc.” (QUIJANO, 2005, p. 250). Desta forma, a uma 

“colonialidade do poder” corresponde uma “colonialidade do saber”, a partir do 

momento em que essas estruturas de conhecimento se tornam hegemônicas e 

empregadas tanto nas áreas centrais quanto nas áreas periféricas. 

 Diversos autores adicionaram novas camadas à definição de 

Quijano de um saber colonial hegemônico. Para Edgardo Lander, por exemplo, 

há um processo de naturalização e universalização da sociedade liberal verificado 

no pensamento social ocidental nos últimos séculos, sendo essa forma história 

específica de sociedade concebida como um modelo geral abstrato e ao qual não 

seria possível oferecer alternativas, dada a sua inevitabilidade. É o que Lander 

chama de sua “eficácia neutralizadora”. Para ele, essa eficácia se deve, não apenas 

às relações coloniais/imperiais de poder, mas a processos subjetivos intimamente 

relacionados a elas, dentre os quais as múltiplas separações, ou partições, do 

mundo real, empreendidas pelo Ocidente. 

 Essas partições começaram por separar “Deus e homem”, chegando 

até “corpo e mente” e “razão e mundo”. A essas contínuas separações 

epistemológicas corresponderiam outras que legitimam a oposição entre o 

homem ocidental europeu e o outro – potencialmente todo o mundo não europeu. 

Se um seria o palco da realização da mente e da razão, o outro seria o espaço do 

mundano, do sensual – do bárbaro, enfim. 

 

Com o início do colonialismo na América inicia-se não apenas a 
organização colonial do mundo mas – simultaneamente – a constituição 
colonial dos saberes, das linguagens, da memória [...] e do imaginário [...]. 
Dá-se início ao longo processo que culminará nos séculos XVIII e XIX e no 
qual, pela primeira vez, se organiza a totalidade do espaço e do tempo – 
todas as culturas, povos e territórios do planeta, presentes e passados – 
numa grande narrativa universal. Nessa narrativa, a Europa é – ou sempre 
foi – simultaneamente o centro geográfico e a culminação do movimento 
temporal. [...] Com os cronistas espanhóis dá-se início à “massiva formação 
discursiva” de construção da Europa/Ocidente e o outro, do europeu e o 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 525 

índio, do lugar privilegiado do lugar de enunciação associado ao poder 
imperial [...]. (LANDER, 2005, p. 26) 
 

 Desta forma, a experiência europeia só ganha o seu alcance mundial 

porque essa própria experiência europeia é concebida como universal, como a 

única forma efetiva de cultura e civilização, à qual os outros não chegaram por 

estarem situados em um “tempo” anterior na escala evolutiva e/ou por terem 

impedimentos contingenciais e possivelmente definitivos, como a inferioridade 

racial. Essa universalidade, portanto, ao pretender abarcar toda a humanidade a 

partir da experiência europeia e ao negar a possibilidade de civilização a diversos 

grupos “bárbaros”, configura-se como radicalmente excludente. 

Nesse sentido, Lander menciona um estudo de Bartolomé Clavero sobre o 

liberalismo clássico e o pensamento constitucional, em que este constata que tal 

formulação específica do pensamento ocidental vulgariza a ideia de 

universalidade justamente para negá-la a todos os grupos que tenham formas de 

direito diferentes do liberal, sustentado na propriedade privada individual. Aos 

povos que carecem dessa organização social, faculta-se, em nome da liberdade, a 

expropriação e a exploração de suas terras – que, de outro modo, permaneceriam 

“improdutivas” – e a dominação de suas sociedades, consideradas incapazes de 

se organizar sob qualquer forma de direito político. Adam Smith e John Locke 

chegam a declarar isso textualmente, a respeito das sociedades indígenas da 

América do Norte (LANDER, 2005, p. 27-28). 

 É nesse sentido que Santiago Castro-Gómez define a modernidade 

como “uma máquina geradora de alteridades que, em nome da razão e do 

humanismo, exclui de seu imaginário a hibridez, a multiplicidade, a ambiguidade 

e a contingência das formas de vida concretas” (CASTRO-GÓMEZ, 2005, p. 169). 

Castro-Gómez defende que  

 

Não é difícil ver como o aparelho conceitual com o qual nascem as 
ciências sociais nos séculos XVII e XVIII se sustenta por um imaginário 
colonial de caráter ideológico. Conceitos binários tais como barbárie e 
civilização, tradição e modernidade, comunidade e sociedade, mito e 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 526 

ciência, infância e maturidade, solidariedade orgânica e solidariedade 
mecânica, pobreza e desenvolvimento, entre tantos outros, permearam 
completamente os modelos analíticos das ciências sociais. (CASTRO-
GÓMEZ, 2005, p. 179) 
 

 Pelo que foi discutido até aqui, é possível perceber o papel central 

que foi atribuído, pelos decoloniais, às dualidades, ou binarismos, engendrados 

pela colonialidade do saber – e que já faziam parte das denúncias dos autores 

pós-coloniais, como na dicotomia West/Rest apontada por Stuart Hall. É nesta 

perspectiva que Quijano fala do mito fundacional do dualismo (como nos pares 

“pré-capital-capital” e “não europeu-europeu”), que Edgardo Lander fala das 

partições do mundo real empreendidas pelo Ocidente (“Deus e homem”, “corpo 

e mente” e “razão e mundo”), e que Santiago Castro-Gómez denuncia a exclusão 

das possibilidades de ambiguidade e multiplicidade para que se opere somente 

com categorias binárias. Isso se reflete na própria forma pretensamente objetiva 

de se conceber o pensamento científico, separando sujeito e objeto. 

 Estas partições e binarismos que inventaram um outro 

subalternizado pela lógica colonial, legitimadas pela suposta objetividade da 

razão científica, correspondem ao que Mignolo chama de “diferença colonial”. 

Trata-se não apenas da produção de uma diferença em relação ao outro, mas da 

construção de uma geopolítica do conhecimento que nega a alteridade epistêmica 

ao ser colonizado. Entretanto, e esse é o xis da questão, seria possível pensar uma 

epistemologia a partir do ponto de vista deste outro marginalizado, ou, em outras 

palavras, uma epistemologia da diferença colonial? Para Mignolo, é justamente a 

partir das margens do sistema mundo moderno/colonial que se pode pensar 

criticamente os seus limites: 

 

Essas perspectivas, da América Espanhola, do Maghreb e do Caribe, 
contribuem hoje para repensar, criticamente, os limites do moderno 
sistema mundial – a necessidade de concebê-lo como um sistema mundial 
colonial/moderno e de contar as histórias não apenas a partir do interior 
do mundo “moderno”, mas também a partir de suas fronteiras. Estas não 
são apenas contra-histórias ou histórias diferentes; são histórias esquecidas 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 527 

que trazem para o primeiro plano, ao mesmo tempo, uma nova dimensão 
epistemológica: uma epistemologia da, e a partir da, margem do sistema 
mundial colonial/moderno, ou, se quiserem, uma epistemologia da 
diferença colonial que é paralela à epistemologia do mesmo. (MIGNOLO, 
2003a, p. 82-83) 
 

Pensando epistemologias do entrelugar  

 

Não se trata, portanto, de pensar epistemologias anteriores, ou alheias à 

colonialidade do poder e do saber, mas epistemologias construídas a partir da 

diferença colonial e como resposta a esta diferença colonial. Enrique Dussel 

afirma que a modernidade se apresenta para aqueles que se identificam como 

“nós” (ou seja, para a Europa) como emancipação, razão libertadora, direitos 

universais, mas que ela se configura para os “outros” (periféricos) como o 

exercício da violência sacrificial feita em nome da “falácia desenvolvimentista” 

(DUSSEL, 2005, p. 65-67). Haveria, entretanto, uma reação possível: não 

negando a modernidade, mas atravessando-a a partir da periferia que ela ajudou 

a construir:  

 

[...] não se trata de um projeto pré-moderno, como afirmação 
folclórica do passado, nem um projeto antimoderno de grupos 
conservadores, de direita, de grupos nazistas ou fascistas ou populistas, 
nem de um projeto pós-moderno como negação da Modernidade como 
crítica de toda razão para cair num irracionalismo niilista. Deve ser um 
projeto “trans-moderno” (e seria então uma “Trans-Modernidade”) por 
subsunção real do caráter emancipador racional da Modernidade e de sua 
Alteridade negada (“o Outro”) da Modernidade, por negação de seu caráter 
mítico (que justifica a inocência da Modernidade sobre suas vítimas e que 
por isso se torna contraditoriamente irracional). (DUSSEL, 2005, p. 66) 
 

O projeto da “trans-modernidade” construída a partir da periferia 

encontra eco naquilo que Mignolo chama de pensamento liminar, o pensamento 

que se desenvolve na fronteira, nas bordas, no em/entre do sistema mundo 

moderno/colonial. Trata-se de um pensamento – ou, melhor dizendo, de um 

conjunto de pensamentos que não tem a pretensão de se transformar em um novo 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 528 

pensamento hegemônico – que não se enquadra na perspectiva dos dualismos 

sobre os quais a razão científica se estruturou, por negar oposições do tipo 

West/Rest, bárbaro/civilizado, centro/periferia. Pensamentos, ainda, como 

veremos mais à frente, que colocam em xeque oposições ainda mais profundas, 

do tipo corpo/mente, razão/natureza, sujeito/objeto.  

Entretanto, isso não quer dizer que se negue qualquer perspectiva de 

oposição ou de dualidade. Ocorre que, na concepção das dualidades elencadas 

acima, o caminho do progresso conduziria, naturalmente, à vitória de uns 

elementos sobre os outros: West sobre Rest, civilizado sobre bárbaro, centro 

sobre periferia, mente sobre corpo, razão sobre natureza, sujeito cognoscente 

sobre objeto cognoscível. Estrutura-se uma dialética que resulta em uma síntese 

final pacificada: a vitória do elemento positivo sobre aquele negativo. 

Os pensamentos produzidos na margem, por sua vez, também foram 

construídos a partir de dualidades, afinal o entrelugar pressupõe dualidades. Isso 

não quer dizer que sejam dualidades naturais, ou que se esteja essencializando 

um conceito de cultura para pressupor uma cultura central pura e culturas 

periféricas puras – é evidente que os mecanismos de trocas culturais e 

apropriações simbólicas são incontáveis, como o são em qualquer situação em 

que estejamos falando de sociedades humanas. Isso quer dizer apenas que a 

colonialidade do poder e do saber produziu uma diferença colonial que instaurou 

uma dualidade real na vida do subalterno, e real porque construída em uma 

relação de poder em nome da qual a violência contra ele foi exercida. A agência 

do periférico, desta forma, pressupõe o reconhecimento desta dualidade. Mas 

pressupõe também o manejo de suas brechas.  

Ao contrário da forma como a razão moderna concebe as dualidades, aqui 

elas não se resolvem, mas permanecem, conflitivas, rompendo qualquer 

possibilidade de síntese ou de pacificação. Afinal de contas, como já vimos com a 

fala de Dussel acima, o discurso da pacificação (conduzida pela “razão 

libertadora”) é uma falácia. E é uma falácia ainda mais perigosa na medida em 

que escamoteia a violência que esse próprio discurso engendra, invisibilizando o 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 529 

sofrimento do subalterno. O pensamento da fronteira é um pensamento que só 

pode ser concebido como “híbrido” ou “mestiço” se pensarmos esse “híbrido” ou 

“mestiço” como um produto sempre conflitivo e inacabado, jamais pacificado. 

Dentro desta perspectiva, trata-se de um produto essencialmente 

moderno, mas na direção de tornar-se decolonial. E ele só é possível se abrirmos 

mão do sonho universalista e reconhecermos que a multiplicidade é o único 

caminho para romper com uma epistemologia que instaura a violência colonial 

na mesma medida em que a esconde. A respeito do pensamento liminar, Mignolo 

descortina um amplo leque de possibilidades: 

 

[...] ocupo-me principalmente do pensamento liminar produzido 
[pelos intelectuais que vivem] nos países originalmente colonizadores ou 
colonizados e move-se entre ambos [...]. Mas preocupo-me também com 
aqueles que não se mudaram, mas ao redor dos quais o mundo se moveu. 
Intelectuais ameríndios na América Latina ou [indígenas] norte-
americanos estão numa posição fronteiriça, não por se terem deslocado 
mas porque o mundo se moveu em sua direção. Por outro lado, os/as 
intelectuais chicanos(as) estão entre ambas as possibilidades: no século 19, 
a fronteira dos EUA deslocou-se para o sul e passou a englobar uma grande 
população mexicana dentro do território norte-americano. No século 20, 
principalmente nos últimos trinta anos, a migração maciça a partir do 
México está gerando, nos EUA, um tipo de intelectual que pensa na 
fronteira, embora sua situação seja diferente da de um intelectual migrante 
[...]. Esse é outro tipo de situação [...], já que o/a chicano/a é o que é em 
parte devido à migração mas também em parte porque o mundo se moveu 
ao seu redor (a fronteira sul no século 19) ou porque descendem de 
imigrantes mas não são eles próprios imigrantes [...]. (MIGNOLO, 2003a, 
p. 110) 
 

 Aproveito a fala de Mignolo para propor, então, um debate a partir 

de duas vozes liminares que são contempladas pelo cenário que ele descortinou: 

uma liderança boliviana de origem indígena e uma liderança chicana. 

 

Nepantla, ch’ixi 

 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 530 

Comecemos pela liderança chicana: Gloria Anzaldúa. A autora descrevia-

se como uma norte-americana de sete gerações, cujos antepassados, entretanto, 

partilhavam da tradição herdada do México colonial na região ao sul do estado 

do Texas. Por ter as marcas de sua ancestralidade gravadas em sua pele, em sua 

língua e em sua religiosidade, Anzaldúa passou a identificar-se enquanto chicana. 

Anzaldúa, entretanto, desafiou o papel costumeiramente atribuído às mulheres, 

como ela, chicanas. Começou, então, a explorar sua identidade como mulher na 

fronteira: fronteira geográfica entre o México e os Estados Unidos; fronteira 

simbólica entre o mundo estadunidense e sua tradição ancestral; fronteira 

cultural entre os diversos elementos que compunham a sua herança mestiça; 

fronteira de gênero entre o papel atribuído à mulher e o papel que ela se atribuía 

enquanto mulher e homossexual. 

Mas e se nesse “deslocamento dentro de deslocamento” residisse a sua 

própria identidade? E se em poder ser chicana, em poder construir sua própria 

identidade chicana, Gloria Anzaldúa descobrisse a sua própria condição de 

liberdade? A esta descoberta, Gloria Anzaldúa chamou “la conciencia de la 

mestiza”. Em seu famoso livro/ensaio/poema Borderlands/La Frontera: the new 

mestiza, a autora explorou sua liberdade mestiça exacerbando um procedimento 

já utilizado pela literatura chicana desde o seu início: a escrita bilíngue em inglês 

e espanhol. Ao fazê-lo, evidenciava a condição ambígua de sua “chicanidade”. 

A autora admitia que, como alma entre vários mundos, o contraditório a 

atormentava – e ela, como espécie mutável (e em mutação), não tinha a solução 

para este contraditório. Nenhuma solução além de assumir o próprio 

contraditório. Sua causa era em nome da possibilidade da diferença – e da 

possibilidade da mutação e da diferenciação permanente. E ao mesmo tempo em 

que afirmava uma identidade fundada em um contraditório irresolvível, uma 

identidade que abrigava a própria concepção de mudança e de transitoriedade, 

Anzaldúa buscava questionar uma das separações – ou partições – mais 

fundamentais da tradição epistemológica ocidental, como a caracterizou Edgardo 

Lander – aquela entre corpo e espírito: 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 531 

 

Eu procuro presságios em todos os lugares, em todos os lugares 
vislumbro padrões e ciclos da minha vida. [...] Lembro-me de ouvir as vozes 
do vento quando criança e de entender suas mensagens. Los espíritus que 
cavalgam as costas do vento sul. [...] Não é esperado que nós nos lembremos 
de tais eventos do outro mundo. Espera-se que nós ignoremos, 
esqueçamos, matemos estas imagens fugazes da presença da alma e da 
presença do espírito. Fomos ensinados que o espírito está fora de nossos 
corpos ou acima de nossas cabeças em algum lugar no céu com Deus. 
Espera-se que nós nos esqueçamos de que cada célula do nosso corpo, cada 
osso e pássaro e verme tem espírito em si. Como muitos índios e mexicanos, 
eu não julguei as minhas experiências psíquicas reais. Eu neguei suas 
ocorrências e deixei meus sentidos interiores atrofiarem. Eu permiti que a 
racionalidade branca me dissesse que a existência do “outro mundo” era 
mera superstição pagã. Eu aceitei a sua realidade, a realidade “oficial” do 
modo racional, razoável, que está conectado com a realidade externa, o 
mundo superior, e é considerado a consciência mais desenvolvida – a 
consciência da dualidade. O outro modo de consciência facilita imagens da 
alma e do inconsciente através de sonhos e da imaginação. Seu trabalho é 
rotulado de “ficção”, faz de conta, realização de desejos. Antropólogos 
brancos afirmam que os índios têm mentes “primitivas” e, portanto, 
deficientes, que nós não podemos pensar no nível mais alto de consciência 
– a racionalidade. [...] Na tentativa de tornar-se “objetiva”, a cultura 
ocidental transformou coisas e pessoas em “objetos” quando se distanciou 
deles, perdendo assim “contato” com eles. Esta dicotomia é a raiz de toda a 
violência. Não apenas o cérebro foi dividido em duas funções, mas a 
realidade também o foi. Assim, as pessoas que habitam ambas as realidades 
são forçadas a viver na interface entre as duas, forçadas a se tornarem 
hábeis em alternar os modos. Tal é o caso da índia e da mestiça. 
(ANZALDÚA, 2007, p. 58-59)1  
 

 Em entrevista concedida a Karin Ikas e publicada na terceira edição 

de Borderlands/La Frontera, Anzaldúa trouxe um conceito de origem Mexica 

(Asteca) do qual ela se apropriou – nepantla – e que pode ser um elemento 

importante para compreendermos o lugar da mestiçagem em suas concepções: 

 

Eu trago o conceito de fronteiras [borders] e de zonas de fronteira 
[borderlands] [...] e eu agora chamo isso de Nepantla, que é uma palavra 
náhuatl para designar o espaço entre duas massas de água, o espaço entre 

 
1 Tradução minha. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 532 

dois mundos. É um espaço limitado, um espaço onde você não é isto ou 
aquilo, mas onde você está mudando. [...] Então Nepantla é uma forma de 
ler o mundo. [...] Também é uma forma de criar conhecimento e escrever 
uma filosofia, um sistema que explique o mundo. (ANZALDÚA, 2007, p. 
236-238)2 
 

 O conceito de nepantla possui a vantagem de ser pensado a partir 

da experiência de um grupo que efetivamente o encarnaria e cuja própria vivência 

o dotaria de sentido: o grupo dos chicanos, reivindicando a experiência Mexica. 

Daí a importância de se utilizar o termo no idioma Náhuatl. Mudando de 

hemisfério, mas mantendo a preocupação fundamental de se compreender o 

pensamento liminar a partir dos grupos que o encarnam (e de seus respectivos 

idiomas), é importante recuperar a teorização que vem sendo desenvolvida pela 

socióloga boliviana Silvia Rivera Cusicanqui, a partir da tradição da cosmovisão 

Aymara.  

Cusicanqui reconhece sua origem Aymara e europeia, e leva em 

consideração estes dois elementos na formulação de sua identidade. Entretanto, 

o conceito de mestiçagem apresenta, em sua visão, uma série de problemas. Em 

uma conversa com Boaventura de Sousa Santos, Silvia Rivera Cusicanqui 

explicou que na Bolívia, como no México, a política oficial de promoção da 

mestiçagem, como estratégia de branqueamento, converteu esta expressão em 

uma “má palavra” (CUSICANQUI; SANTOS, 2013). 

Por isso, Cusicanqui elege um conceito Aymara para pensar a sua 

constituição identitária: o termo ch’ixi. Como a própria autora define, em seu 

livro sobre práticas e discursos descolonizadores: 

 

me considero ch’ixi, y considero a ésta la traducción más adecuada 
de la mezcla abigarrada que somos las y los llamados mestizas y mestizos. 
La palabra ch’ixi tiene diversas connotaciones: es un color producto de la 
yuxtaposición, en pequeños puntos o manchas, de dos colores opuestos o 
contrastados: el blanco y el negro, el rojo y el verde, etc. Es ese gris jaspeado 
resultante de la mezcla imperceptible del blanco y el negro, que se 

 
2 Tradução minha. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 533 

confunden para la percepción sin nunca mezclarse del todo. La noción ch’ixi 
[…] obedece a la idea aymara de algo que es y no es a la vez, es decir, a la 
lógica del tercero incluido. Un color gris ch’ixi es blanco y no es blanco a la 
vez, es blanco y también es negro, su contrario. […] Lo ch’ixi conjuga el 
mundo indio con su opuesto, sin mezclarse nunca con él. (CUSICANQUI, 
2010, p. 69-70) 
 

A partir desta lógica ch’ixi, a autora pensa inclusive em estratégias para 

redefinir os termos a partir dos quais a mestiçagem e a mescla foram concebidas. 

Ainda na conversa com Boaventura de Sousa Santos, declarou: 

 

Si tú vives la mezcla como superación de contradicciones y el llegar 
en fin a una quietud basada en el olvido, estás haciendo de la idea de 
mestizaje un instrumento de dominación, de aquietamiento, de 
apaciguamiento. Si en cambio ves el mestizo como un producto conflictivo 
y conflictuador de las estructuras heredadas y haces del pasado un enorme 
reservorio de experiencias valiosas tanto del lado indio como del otro lado, 
puedes hacer del mestizo concreto un ser activo, proactivo con una vocación 
de emancipación. (CUSICANQUI; SANTOS, 2013) 
 

 Tanto o conceito de nepantla quanto o de ch’ixi fogem do núcleo 

eurocêntrico do dualismo, pois que propõem, de um lado, a possibilidade da 

indiferenciação – ou da comunhão entre corpo e espírito, ou ainda da busca de 

um “eu profundo”, do contato íntimo com as coisas e pessoas, no caso de 

Anzaldúa – e, do outro, a possibilidade de uma eterna diferenciação, que não se 

resolve. Pensar estas estruturas de conhecimento e percepção do mundo a partir 

das tradições indígenas e de suas línguas pode de fato concorrer para a criação de 

um pensamento liminar que ultrapasse os próprios modelos eurocêntricos de 

ciência e que possa reconhecer, inclusive, os saberes não verbais. 

É nesse sentido que Cusicanqui pensa em um saber de ordem prática – 

“práticas teóricas” que assumem o papel de construtoras de um conhecimento 

não verbal (CUSICANQUI; SANTOS, 2013). E, no que disser respeito aos 

conhecimentos propriamente verbais, caberia distorcer a língua, violentá-la, 

colocando Guarani dentro do português, Aymara no castelhano, criando espaços 

de diálogo para fora da língua culta e de sua pretensão autoritária de controlar o 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 534 

processo de conhecimento – enxertando a língua mesmo de anglicismos, se fosse 

o caso (CUSICANQUI; SANTOS, 2013). 

Esta violação da língua (fundamentalmente ch’ixi) de que fala Cusicanqui, 

e que Anzaldúa realiza no seu espaço de fronteira (borderlands, nepantla), se 

articula com aquilo que Walter Mignolo chama de linguajamento (languaging): 

 

É o linguajamento, o ato de pensar e escrever entre as línguas [...] 
afastando-nos da ideia de que a língua é um fato (isto é, um sistema de 
regras sintáticas, semânticas e fonéticas), em direção à ideia de que a fala e 
a escrita são estratégias para orientar e manipular os domínios sociais de 
interação. (MIGNOLO, 2003b, p. 309) 
 

Neste sentido, o linguajamento é um recurso do pensamento liminar que 

caminha para a decolonização epistêmica. Acredito que possamos utilizar esta 

ideia, inclusive, para pensar lógicas de comunicação não verbais – como as 

concebe Cusicanqui. Todas estas formulações rompem com a objetividade 

científica da razão moderna ocidental e caminham para a construção de uma nova 

sensibilidade. Uma sensibilidade fundamentalmente estética. Daí o próprio 

Mignolo propor a ideia de um pensamento liminar que também se situe ente as 

ciências humanas e a literatura. Daí o esforço de Anzaldúa de colocar-se na 

fronteira inclusive de gênero literário, misturando ensaio, poema, sociologia e 

autobiografia, utilizando-se do inglês, do espanhol e do Náhuatl, refletindo 

também sobre experiências espirituais que se manifestam no seu corpo. Podemos 

pensar, a partir destas autoras, uma estética nepantla, ou uma estética ch’ixi.  

 

Caminhos de encontro à subjetividade e ao outro 

 

O caminho da estética é uma via privilegiada de acesso ao outro, a partir 

do reconhecimento da própria subjetividade. A filósofa e educadora Nadja 

Hermann identifica que foi a separação entre razão e sensibilidade que permitiu 

que o critério de objetividade fosse associado ao racional, criando uma identidade 

unívoca que exclui o outro, enquanto possibilidade de ser outro. Já a 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 535 

sensibilidade, relegada ao campo inferiorizado da subjetividade, ao permitir o 

reconhecimento de subjetividades outras, permite uma via de acesso ao outro e à 

diversidade (HERMANN, 2002). 

Esta constatação, evidente a partir do percurso que traçamos até aqui, não 

deixa de trazer uma ironia: se a desqualificação da subjetividade em função da 

objetividade bloqueia o acesso ao outro, ao diferente, é justamente a partir do 

momento em que a nossa subjetividade é reconhecida como parte integrante de 

nós, algo que não deve ser suprimido pela razão, que podemos nos reconhecer e 

lidar com a diferença de uma forma que não seja a violência informada pela 

diferença colonial. E reconhecer-se no outro e na diferença não quer dizer 

compreendê-lo, mas olhar para ele com empatia, mesmo na possibilidade do 

silêncio, do incomunicável (HERMANN, 2014). 

O outro incomunicável leva a um sentimento de desorientação que não 

pode ser resolvido pela aniquilação ou pela desumanização – afinal ele tem o 

direito de permanecer incomunicável (assim como talvez nós lhe sejamos 

incomunicáveis) e só através da empatia podemos garantir-lhe este direito. A 

estética não reafirma a razão científica nos moldes objetivos e universalistas do 

Ocidente, ela não exige que compreendamos o outro, mas que deixemos que este 

outro provoque a nossa sensibilidade, tirando-nos de nossa zona de conforto 

através do contato com racionalidades outras – na lógica de um “desvio de 

certezas”, como o qualifica a historiadora Eunícia Fernandes (2016, p. 2). 

E é aqui que retomo o meu aluno do sexto ano que, buscando defender os 

indígenas de um pensamento que os desqualifica, afirmou que eles eram tão 

evoluídos quanto os seres humanos. É profundamente difundido o trabalho de 

comparação etnográfica e formulação teórica realizado por Eduardo Viveiros de 

Castro e Tania Stolze Lima, que deu origem à abordagem antropológica 

conhecida como “perspectivismo ameríndio” ou “multinaturalismo”. Essa 

abordagem parte do reconhecimento de que nos mitos de origem de diversas 

tradições indígenas está presente a ideia de que, no início, homens, animais e os 

demais elementos da natureza eram todos igualmente humanos. A humanidade 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 536 

era o denominador comum. Por algum motivo, animais, montanhas e rios 

perderam sua humanidade. Mas o perderam apenas do nosso ponto de vista: nós, 

que nos consideramos humanos. Porque as onças, por exemplo, também se veem 

como humanas, e podem nos ver como peixes, porque nos comem. Humano é, 

portanto, todo aquele que é capaz de ter um ponto de vista (CASTRO, 2002, p. 

487-488). 

Tal cosmovisão é completamente incompreensível do ponto de vista da 

razão científica, mas instaura uma provocação que leva a um desvio de certezas: 

do estranhamento do outro, passa-se ao estranhamento de si e a uma nova 

sensibilidade. Se uma onça pode ser humana e uma montanha pode ser humana, 

em uma perspectiva diferente da minha, eu também posso não ser humano. A 

desumanização deixa de ser, então, exercício da diferença colonial, e se torna um 

exercício de estranhamento da própria subjetividade, que pode caminhar para o 

encontro com o outro. Talvez, através de uma educação que não seja 

exclusivamente científica, mas também estética, meu aluno consiga sentir a 

humanidade que negou, sem querer fazê-lo, aos indígenas, descobrindo que ele 

mesmo pode ser, ao invés de humano, uma onça. 

“Descobrir-se onça” pode ser, também, uma ferramenta que permita ao 

historiador ou cientista social que produza de dentro da América Latina (ou a 

respeito dela) avaliar a dimensão do impacto que a violência colonial vem 

exercendo – em termos materiais, simbólicos e epistêmicos – sobre o continente, 

através da colonialidade do poder e do saber. Pode ajudá-lo, ainda, a fugir da 

construção do grande metarrelato da “razão universal” a partir de pontos de fuga 

outros, como a liminaridade, a trans-modernidade, o ser nepantla e o ser ch’ixi. 

 

Política e cosmopolítica, pax colonial e paz provisória 

 

A moderna separação entre razão e sensibilidade tem, evidentemente, 

implicações políticas. Boaventura de Souza Santos, ao discutir estas partições do 

pensamento moderno a partir da categoria de “pensamento abissal”, propõe que 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 537 

suas principais manifestações são o conhecimento e o direito. O primeiro se funda 

na distinção pretensamente universal, cujo fiel da balança seria a própria ciência, 

entre verdadeiro e falso. O segundo é ancorado em outra distinção considerada 

não menos universal: aquela entre legal e ilegal (SANTOS, 2007). Era justamente 

a negação da possibilidade de que os povos indígenas dominassem o direito 

político que justificava o seu estatuto de barbárie. O exercício da política, dentro 

do pensamento abissal, é associado ao domínio do direito – que se fundamenta 

na razão e separa o legal do ilegal. A política pressupõe, portanto, a civilização, a 

negociação entre pares que se reconhecem como pares. O domínio da política está 

radicalmente separado daquele da subjetividade, ou da estética.  

 Mas existem outras formas de se conceber a política, fora do 

pensamento abissal. Isabelle Stengers, em “A proposição cosmopolítica”, 

argumenta que existe um caráter distinto e, ao mesmo tempo, inseparável, entre 

as proposições políticas e as proposições cosmopolíticas (STENGERS, 2018, p. 

443). A autora utiliza o conceito de cosmopolítica em uma acepção 

completamente distinta daquela que Kant lhe havia atribuído. Enquanto Kant 

concebe cosmopolítica como a formação de um mundo “cosmopolita”, ou seja, de 

um mundo comum, em que a multiplicidade seria englobada em um único 

denominador (a Razão universal), Stengers afirma pretender significar 

justamente o contrário:  

 

[...] o atrativo kantiano pode induzir à ideia de que se trata de uma 
política visando a fazer existir um “cosmos”, um “bom mundo comum”. 
Ora, trata-se justamente de desacelerar a construção desse mundo comum, 
de criar um espaço de hesitação a respeito daquilo que fazemos quando 
dizemos “bom”. [...] O cosmos, aqui, deve portanto ser distinguido de todo 
cosmos particular, ou de todo mundo particular, tal como pode pensar uma 
tradição particular. E ele não designa um projeto que visaria a englobá-los 
todos, pois é sempre uma má ideia designar um englobante para aqueles 
que se recusam a ser englobados por qualquer outra coisa. O cosmos, tal 
qual ele figura nesse termo, cosmopolítico, designa o desconhecido que 
constitui esses mundos múltiplos, divergentes, articulações das quais eles 
poderiam se tornar capazes, contra a tentação de uma paz que se 
pretenderia final, ecumênica, no sentido de que uma transcendência teria 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 538 

o poder de requerer daquele que é divergente que se reconheça como uma 
expressão apenas particular do que constitui o ponto de convergência de 
todos. (STENGERS, 2018, p. 446-447) 
 

Stengers propõe, então, ao invés da criação de um “mundo comum”, um 

“mundo em comum”, que não termina jamais de se construir, ou seja, que não se 

pretende fechado em um equilíbrio ecumênico. Ele reconhece a existência de 

vários mundos e é carregado das tensões entre eles. E no reconhecimento mesmo 

dessas tensões, nega-se a pressuposição teleológica ocidental de que um 

progresso em termo de desenvolvimento capitalista, ou seja, de civilização, é o 

destino final de todos os povos, e portanto do mundo, da natureza e dos 

elementos que a compõem. “Trata-se, então, de nos desenraizarmos de nós 

mesmos [dépayser] para que os ‘outros’ deixem de ser exóticos aos nossos olhos” 

(STENGERS, 2018, p. 446). 

 Tais outros, entretanto, os “mundos” com os quais vai ser necessário 

dialogar sem se pretender “englobá-los”, envolvem também os agentes não 

humanos. O desenraizamento proposto por Stengers encontra um lugar potente 

no exercício de uma desumanização que não vá na direção da aniquilação do 

outro, mas na do estranhamento da própria subjetividade (e seu eu for uma 

onça?). A própria ideia de natureza se desloca, nessa perspectiva. Ela deixa de ser 

o oposto assimétrico da civilização para ser, ela mesma, um conjunto de mundos 

dotados de subjetividade. Interagir com esses mundos não humanos é também 

uma ação política – ou melhor, cosmopolítica.  

 Se, ao longo da história da antropologia e das ciências naturais, os 

“selvagens” – como os povos indígenas eram concebidos – foram situados, na 

escala evolutiva do progresso, mais próximo ao “mundo natural” do que do lado 

da civilização (manifestação da colonialidade do saber), isso deve-se também ao 

fato de que suas formas de interação com o mundo (ou com os muitos mundos 

que compõem o que nós chamamos de mundo) são, elas mesmas, cosmopolíticas. 

Mas fazer com que os outros deixem de ser exóticos, segundo as palavras de 

Stengers, pode querer dizer também enxergarmo-nos a nós mesmos a partir das 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 539 

suas epistemologias. Segundo Renato Sztutman, recuperando Jacques Lolive e 

Olivier Soubeyran: 

 

este argumento está imbricado numa “perspectiva antropológica”: 
ele depende da consideração dos agentes não humanos revelados pela 
etnografia das práticas científicas (ou “ecologias das práticas”, na expressão 
de Stengers) e dos povos “excluídos” da modernidade, como os povos 
indígenas e os povos imigrantes ou refugiados, que incluem seus espíritos 
e deuses em suas práticas de conhecimento e em sua ação política. Compor 
o mundo [em] comum é alargar a democracia, “civilizar os modernos”, 
fazendo caber nela atores não apenas humanos, racionalidades não apenas 
hegemônicas, que não pressupõem um desenvolvimento linear e unívoco. 
(SZTUTMAN, 2019, p. 7) 
 

Dentro da perspectiva de uma cosmopolítica que leve em consideração 

agentes não modernos e não humanos, ocupa papel central uma prática de 

mediação entre os mundos. Uma mediação que não busque uma síntese, um 

“fator de equivalência (solução kantiana)”, mas um fator de equalização, no 

sentido de conectar, articular mundos (SZTUTMAN, 2019, p. 9). Tal prática é 

forçosamente diplomática: 

 

Stengers compactua com [Bruno] Latour a ideia de que todo esforço 
cosmopolítico é necessariamente diplomático, isto é, deve estabelecer uma 
ponte com o fora, deve dar voz àqueles cuja prática é ameaçada por uma 
decisão majoritária, deve proceder pela convocação e pela consulta àqueles 
que permanecem invisíveis ou mudos. Ambos, Stengers e Latour, 
distinguem o expert do diplomata. Se o primeiro “sabe” e constrói o seu 
saber desqualificando o saber dos outros, tornando-os meras crenças 
diante de uma Verdade já garantida, o diplomata assume o saber dos outros 
como possível, e inicia com eles uma negociação. [...] A diplomacia é, via de 
regra, um acordo sobre a possibilidade de paz. Não se trata mais de uma 
paz perpétua, e sim de uma paz possível e mesmo provisória. O desafio de 
uma diplomacia cosmopolítica é justamente conectar mundos de maneira 
não hierárquica, sem pressupor uma totalidade externa, dotada de um 
representante maior, único. (SZTUTMAN, 2019, p. 10-11) 
 

O intelectual e líder indígena Ailton Krenak, que se tornou o primeiro 

indígena a ingressar na Academia Brasileira de Letras em abril de 2024, refere-



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 540 

se a esses esforços diplomáticos, inclusive com os não humanos, como “alianças 

afetivas”. Em entrevista ao antropólogo Pedro Cesarino, ele declarou: 

 

Essas sociedades [ocidentais] conseguem perceber o mundo que se 
justifica para sua vida, para sua existência. Mas não conseguem atinar com 
os outros mundos além desse, por causa da sua natureza essencial, mesmo. 
[...] O desafio que eu tive que encarar foi o de admitir a existência de 
inumeráveis mundos que circundam, que se articulam e que se comunicam 
com o mundo em que eu transito. As possibilidades de aliança não se dão 
só no plano das relações sociopolíticas, no plano das ideias, no que é 
possível estabelecer de colaboração entre uma nação e outra, entre uma 
sociedade e outra. Quando eu vou a um riacho, a uma fonte, naquela 
nascente, eu estabeleço uma relação com ela, converso com ela, eu me lavo 
nela, bebo aquela água e crio uma comunicação com aquela entidade água 
que, para mim, é uma dádiva maravilhosa, que me conecta com outras 
possibilidades de relação com as pedras, com as montanhas, com as 
florestas. [...] As relações não são percebidas como potência que ocorre só 
entre pessoas, no sentido comum em que nós entendemos as pessoas, as 
relações humanas, as relações sociais. Elas são alianças com muitas outras 
potências que estão dadas, que são possíveis. O raio, a chuva, o vento, o sol, 
a brisa, as paisagens. Aliança é troca com todas as possibilidades, sem 
nenhuma limitação. (KRENAK, 2017, p. 63-64) 
 

Sztutman recupera a figura do diplomata com A queda do céu, obra que 

nasce do contato entre Davi Kopenawa (Yanomami) e o antropólogo francês 

Bruce Albert. O próprio Kopenawa aparece como a figura exemplar do diplomata, 

tanto na negociação entre o mundo dos Yanomami e o dos “brancos” (chamados 

de napë, o que também pode querer dizer inimigo), quanto naquela que ocorre 

entre o mundo dos humanos e aquele dos xapiri – ancestrais animais, com os 

quais Kopenawa consegue se comunicar devido a sua iniciação xamânica. Em 

ambos os casos, a palavra tem importante significado. Os cantos sagrados são a 

forma de comunicação com os xapiri, que são aprendidos na iniciação. Da mesma 

forma, cada som do que chamamos natureza é a fala de uma agente dotado de 

subjetividade e representante do seu mundo. Se é necessário saber se comunicar 

com esses mundos, é necessário também aprender a se comunicar com o mundo 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 541 

dos brancos. A linguagem é compreendida, dessa forma, “a partir de uma rede de 

afecções cósmicas e de efeitos cosmopolíticos” (SZTUTMAN, 2019, p. 16). 

  Dois termos na língua Yanomami são exemplo da diplomacia 

cosmopolítica e podem nos ajudar a conceituar esse lugar da mediação. O 

primeiro é o de hereamuu (ou patamuu), que consiste em uma fala que parte dos 

mais velhos para a sua comunidade, com fins exortativos, em um contexto de 

guerra contra povos inimigos. O segundo é o de wayamuu (ou yaimuu), dirigido 

a indivíduos vindos de fora da comunidade com o sentido persuasivo de construir 

uma paz provisória. Em ambos os casos, falar não é apenas comunicar aos 

humanos, mas também estabelecer uma relação diplomática com os não 

humanos: no caso do hereamuu, o espírito de um gavião dá voz ao orador. Quanto 

ao wayamuu, foi o espírito da noite que ensinou essa habilidade de evitar o 

conflito direto. 

 Exortação para a guerra ou persuasão para uma paz provisória. 

Nesses dois casos, a linguagem, atravessada de “afecções cósmicas”, se opõe a 

uma política orientada para a construção de uma paz perpétua, como um fim da 

história que se resolve na construção do mundo comum. Política que, para 

Kopenawa, se distingue das “boas palavras”; que, pelo contrário, traz “falas 

emaranhadas” (KOPENAWA, 2015, p. 390), trapaças visando ao apoderamento 

e saque dos vários mundos. Segundo Sztutmam, o próprio livro de Kopenawa 

pode ser lido tanto na chave do hereamuu (a exortação guerreira dirigida não 

mais para dentro da comunidade, mas para fora) quanto na do wayamuu, 

buscando pontes que evitem o conflito direto. 

 Ao dirigir esse discurso aos “brancos” (napë), entretanto, a 

mediação diplomática modifica-se. Não só os mundos em questão são diferentes, 

mas um dos mundos se recusa (ou não consegue) enxergar a existência dos 

outros. A diplomacia é fundamental pois sem ela não apenas um mundo está em 

perigo, mas todos os “outros mundos” também – sem os xamãs Yanomami, como 

Kopenawa afirma, o céu cairá sobre todos (KOPENAWA, 2015, p. vi). Se a política 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 542 

dos brancos (napë) visa a incorporação de toda a diferença dentro do mundo 

comum, cabe apropriar-se da sua própria linguagem para subvertê-la. 

 A cosmopolítica implica em reconhecer que o estabelecimento desse 

mundo comum, indiferenciado, representa o fim dos mundos. Ela parte de uma 

pulsão de diferenciação e de explicitação do conflito, não por advogar um 

dissenso, mas por reconhecer que a proposição de uma pacificação dos mundos 

corresponde, na verdade, ao exercício da violência e da hegemonia de 

determinados mundos sobre outros. Na mesma entrevista acima referida a Pedro 

Cesarino, Ailton Krenak afirmou:  

 

Nós podemos fazer paisagens, desmontar paisagens, tirar uma 
montanha daqui, levar para lá. Ora, essa técnica, essa eleição da técnica 
como um deus do pensamento do branco, foi tão radical que está 
imprimindo neste lugar que nós compartilhamos, a Terra, uma marca tão 
profunda que pode inviabilizar a nossa experiência de continuar vivendo 
aqui, pelo menos da forma que os antigos humanos a conheceram... Essa 
coisa de a Terra nos acolher, embalar os nossos sonhos, suprir as nossas 
necessidades de alimentação, de ter ar para respirar, de ter paisagens que 
comovem, entendeu? Vamos passar a ser uma única paisagem. Ora, se virar 
única, então não é paisagem. A natureza da paisagem é a pluralidade, a 
diversidade, é a sucessão. As paisagens se sucedem, ou então não são 
paisagens. Quando nós acabamos com todas as paisagens da Terra, nós 
entramos em coma. (KRENAK, 2017, p. 66-67)  
 

Podemos entender a paz perpétua de que fala Stengers também como o 

estabelecimento da “única paisagem” descrita por Krenak. Essa paz poderia, 

ainda, ser qualificada enquanto pax, no sentido da Pax Romana – a afirmação da 

ordem e da segurança interna sobre bases autoritárias e sob o impulso ecumênico 

da romanização, processo que visa ao silenciamento das diferenças. Contra essa 

pax, manifesta-se Krenak:  

 

Se outros mundos são possíveis, então precisamos continuar a 
perguntar sobre qual é a possibilidade de aliança entre esses mundos, 
porque, se não, eles serão sempre mundos divorciados. Precisamos pensar 
na possibilidade de mundos que sejam intercambiáveis, que possam se 
alternar em diferentes espaços e lugares, se não as fronteiras vão continuar 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 543 

sendo a marca mais brutal, mais anti-humana. Precisamos vazar essas 
fronteiras, feito uma peneira, para podermos transitar entre esses mundos. 
(KRENAK, 2017, p. 70) 
 

 Nem toda paz, entretanto, é silenciamento da diferença. Ou seja, 

nem toda paz é pax. O historiador João Gabriel Ascenso (2021c), ao estudar o 

movimento indígena durante a ditadura militar brasileira, lançou mão de dois 

conceitos, como esforço de explicitação de duas modalidades de ação política 

distintas. Em primeiro lugar, há uma política indigenista da pax colonial, 

empreendida não apenas pelo Estado brasileiro, mas por uma pluralidade de 

agentes que inclui fazendeiros, exploradores de garimpo, empreiteiros de 

estradas e hidrelétricas, e demais gestores de uma ideologia de “negação de outros 

mundos”. Evidentemente, não se trata aqui de buscar a construção de uma 

homogeneidade absoluta, mas de buscar o silenciamento da diferença, através da 

transformação de diferenças étnicas em diferenças sociais (no caso, de indígenas 

em trabalhadores precarizados) e da exploração capitalista dos mundos que 

constituem o que o pensamento ocidental convencionou chamar de “natureza”.  

 A uma política indigenista da pax colonial opõe-se uma 

cosmopolítica da paz provisória, que compreende o movimento indígena 

organizado a partir dos anos 1970 no Brasil, mas não se restringe a ele, 

englobando diversas formas de articulação política dessas comunidades. Essa paz 

provisória abarca necessariamente o conflito – no caso do movimento indígena, 

não porque se advogasse um embate aberto com o Estado brasileiro, mas porque 

a própria reivindicação de uma autodeterminação indígena acompanhada de uma 

autogestão sobre as suas terras, enquanto essas mesmas terras eram concebidas 

enquanto parte de um território nacional (brasileiro), escancara um conflito que 

não se resolve em favor das comunidades indígenas de forma permanente. 

A garantia da posição ambígua dessas terras estabelece uma ponte entre 

mundos diferentes que evita o embate direto (lógica do wayamuu), instaurando 

uma paz provisória. Mas o conflito é sempre latente porque a existência de 

comunidades autogestionadas continua sendo vista como uma ameaça à própria 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 544 

existência do Estado nacional. Além disso, a busca pela garantia do direito à terra 

parte de uma compreensão outra a respeito dos mundos que a constituem e das 

relações que devem ser estabelecidas com eles. Por não serem, na maior parte das 

veze, relações de exploração em larga escala, elas são consideradas primitivas, um 

empecilho ao progresso. A paz provisória, dessa forma, é estabelecida com a 

consciência de que ela jamais estará dada: ele deve ser reatualizada 

constantemente, através de novos acordos, ou eventualmente rompida com a 

eclosão de novos conflitos. Ela demanda um esforço diplomático ininterrupto. 

 

Estudar os indígenas ou estudar com os indígenas? 

 

Entender o exercício da política de diversos povos indígenas como um 

exercício de cosmopolítica, que não nega o conflito mas caminha também para o 

estabelecimento de pazes provisórias, pode nos ajudar de diferentes formas a 

superar a tradição epistemológica eurocêntrica que vem informando as maneiras 

ocidentais de compreender o mundo há cinco séculos. Isso porque esse exercício 

nega tanto o princípio do evolucionismo (já que não há fim da história, paz 

perpétua, civilização a ser atingida ou conflitos definitivamente superados) como 

aquele do dualismo, manifesto na separação West/Rest, natureza/cultura, 

bárbaro/civilizado e até mesmo sujeito/objeto.  

 É necessário não essencializar esses povos e entender que o seu 

exercício cosmopolítico se dá, também, em meio às estruturas modernas do 

mundo em que vivemos. Trata-se, em grande medida, do estabelecimento de um 

pensamento (e de uma ação política) liminar, no sentido que Mignolo conferiu a 

esse termo. Da busca de uma trans-modernidade, se recorrermos à categoria de 

Dussel. De uma sensibilidade e de uma estética nepantla, ou ch’ixi, para 

seguirmos os caminhos trilhados por Anzaldúa e Cusicanqui. Do estabelecimento 

de alianças afetivas entre os vários mundos, inclusive aqueles nascidos na 

modernidade, como refletiu Krenak, trazendo embates em uma lógica guerreira 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 545 

(hereamuu) ou pazes sempre renegociadas (wayamuu), se quisermos nos servir 

dos conceitos Yanomami utilizados por Kopenawa.   

 O que se torna cada vez mais evidente é que, para que possamos de 

fato descolonizar as nossas formas de saber – esforço nada recente, como espero 

ter demonstrado até aqui –, não é suficiente dedicar o foco da nossa análise a 

grupos historicamente marginalizados: é fundamental não os conceber apenas 

como objetos de estudo, mas como sujeitos de conhecimento. Quando 

constatamos que a separação radical (abissal) entre sujeito e objeto é uma 

invenção moderna que legitimou a violência colonial em suas diversas facetas, é 

necessário que a busca de superação dessa dicotomia impregne a nossa própria 

forma de fazer ciência. Em outras palavras: mais do que estudar os povos 

indígenas, é fundamental que estudemos com os povos indígenas. Ailton Krenak 

nos alerta sobre a dificuldade da realização desse empreendimento pelos 

“modernos”:  

 

Se você ainda vive a cultura de um povo que não perdeu a memória 
de fazer parte da natureza, você é herdeiro disso, não precisa resgatá-la, 
mas se você passou por essa experiência urbana intensa, de virar um 
consumidor do planeta, a dificuldade de fazer o caminho de volta deve ser 
muito maior. (KRENAK, 2020, p. 104) 
 

De todo modo, esse esforço de ouvir e aprender com as vozes 

marginalizadas da modernidade é fundamental, sendo parte do próprio exercício 

de Krenak em sua relação com a história dos diversos povos indígenas ao longo 

últimos séculos: 

 

Como os povos originários do Brasil lidaram com a colonização, que 
queria acabar com o seu mundo? Quais estratégias esses povos utilizaram 
para cruzar esse pesadelo e chegar ao século XXI ainda esperneando, 
reivindicando e desafinando o coro dos contentes? Vi as diferentes 
manobras que os nossos antepassados fizeram e me alimentei delas, da 
criatividade e da poesia que inspirou a resistência desses povos. A 
civilização chamava aquela gente de bárbaros e imprimiu uma guerra sem 
fim contra eles, com o objetivo de transformá-los em civilizados que 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 546 

poderiam integrar o clube da humanidade. [...] Às vezes, os antropólogos 
limitam a compreensão dessa experiência, que não é só cultural. [...] 
Quantos perceberam que essas estratégias só tinham como propósito adiar 
o fim do mundo? Eu não inventei isso, mas me alimento da resistência 
continuada desses povos, que guardam a memória profunda da terra, 
aquilo que Eduardo Galeano chamou de Memória do fogo [...]. (KRENAK, 
2019, p. 28-29) 
 

Gostaria de encerrar, dessa forma, propondo ao menos quatro direções em 

que podemos seguir no sentido de construir uma prática científica menos 

colonial: 

 

1) É importante que a superação da dualidade “sujeito/objeto” não apareça 

apenas como um tema de pesquisa, mas como prática nos trabalhos científicos de 

diferentes áreas. Não se trata de abrir mão do rigor científico na análise das fontes 

(princípio que deve ser cada vez mais defendido em tempos de negacionismo da 

ciência e de revisionismos reacionários). Trata-se, isso sim, de conceber a 

possibilidade desse rigor dentro de uma prática científica que é, ela mesma, 

política e diplomática, articulando mundos. Uma prática em que os diversos 

agentes envolvidos se afetam mutuamente, em que o pesquisador se permite 

realizar sua pesquisa também através de sua subjetividade, permitindo-se 

inclusive, por que não?, ser estudado por aqueles que estuda, invertendo os 

papeis clássicos da epistemologia ocidental, “tornando-se onça”. 

 

2) Da necessidade de que explicitemos o caráter político e diplomático do 

fazer científico decorre a premência de que a maneira como analisamos os 

processos históricos, cientificamente, não negligencie o seu componente liminar, 

fronteiriço. O argumento de que a pesquisa sobre as sociedades humanas deve 

insistir em rastrear acordos, negociações e trocas (deixando de lado as 

explicações totalizantes) não é recente. Entretanto, devemos insistir na 

constatação de que não são apenas os agentes humanos que participam desses 

acordos, negociações e trocas. A diplomacia (bem ou malsucedida) se opera entre 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 547 

vários mundos. A crise da pandemia de Covid-19 trouxe um ultimato sobre a 

urgência de que entendamos os mundos que chamamos de “natureza” como 

sujeitos cujas ações escapam ao nosso controle. Para que possamos negociar com 

eles diplomaticamente, é necessário deixar de lado a ideia de que eles devem 

servir a nós, reconhecendo os seus próprios direitos segundo seus próprios 

termos. Esse duro aprendizado que estamos tendo pode informar não apenas as 

nossas formas de nos comportarmos no presente, mas a nossa maneira de 

interpretar eventos passados.  

 

3) Ao estudarmos os eventos que conformaram o que chamamos de 

história moderna – ou moderna/colonial, se quisermos recuperar a categoria dos 

decoloniais –, não podemos perder de vista que eles se relacionam, mais ou 

menos explicitamente, a um processo de genocídio das populações indígenas 

(entendidas aqui não apenas como as sociedades indígenas americanas, mas 

como os povos autóctones das diversas partes do mundo). Não há “direito dos 

povos”, “antropocentrismo”, “direitos do homem e do cidadão”, “concerto das 

nações” ou “declaração universal de direitos humanos” que não tenha como ponto 

de fuga esse genocídio. E não há genocídio indígena separado de um processo de 

ecocídio – de busca de construção de uma “única paisagem” que sirva à 

exploração capitalista, ou de uma “paisagem unívoca”. A história da modernidade 

é a história da marginalização e subalternização dos mundos, e esses processos 

devem ser estudados não apenas em sua individualidade, mas em sua 

interconexão e interdependência.  

 

4) Finalmente, se os modernos Estados ocidentais se construíram em um 

esforço de subalternização dos mundos, o fizeram também através da constante 

dissimulação desse esforço, através do discurso da universalidade que 

concorreria para o estabelecimento de uma paz perpétua – aqui entendida como 

pax. Dessa forma, contar uma história que não compactue com o colonialismo 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 548 

pressupõe considerar a permanência do conflito (declarado ou virtual) como 

condição de existência da própria paz. 

 

Em um tempo como o nosso, em que a ideia de fim do mundo saiu do 

campo dos filmes de ficção científica e previsões proféticas e entrou na ordem do 

dia, tornando-se pauta da ciência, da política e do direito, negligenciar os 

conflitos que estão postos pode ter consequências muito severas. No filme “Não 

olhe para cima”, de Adam McKay (2021), a única chance de salvar o planeta terra 

de sua iminente destruição é fazer com que a população atenda aos apelos dos 

cientistas e olhe para cima, se dando conta da chegada de um gigantesco meteoro, 

agente não humano cuja ameaça não se poderia ignorar. O discurso das 

autoridades de que tudo estaria bem – a dissimulação do conflito – é justamente 

o que o torna ainda mais potente, por impedir qualquer forma de negociação. Que 

a nossa maneira de fazer ciência possa ser também, constantemente, um lembrete 

de que precisamos olhar para cima, o que quer que estejamos estudando. Talvez, 

dessa forma, nosso filme termine de maneira diferente.  

 

Referências 

ADORNO, Rolena. La discusión sobre la naturaliza del indio. In: PIZARRO, Ana 

(Org.). América Latina: palavra, literatura e cultura, v. 1, A situação colonial. São 

Paulo/Campinas: Memorial /UNICAMP, 1993. 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La frontera: the new mestiza. São Francisco: 

Aunt Lute, 2007. 

ASCENSO, João Gabriel da Silva. A paz. In: PELBART, Peter Pál; FERNANDES, 

Ricardo Muniz (Coords.). Pandemia crítica, Inverno. São Paulo: SESC/n-1 

edições, 2021a. 

ASCENSO, João Gabriel da Silva. Alianças afetivas contra a tragédia da paisagem 

unívoca: um olhar sobre o pensamento de Ailton Krenak. Revista Wirapuru, 

Santiago (Chile), n. 3, 2021b. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 549 

ASCENSO, João Gabriel da Silva. “Como uma revoada de pássaros”: uma história 

do movimento indígena na ditadura militar brasileira. Tese de doutorado 

apresentada ao Programa de Pós-graduação em História Social da Cultura da 

PUC-Rio. Rio de Janeiro, 2021c. 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 

Ciência Política, Brasília, n. 11, mai.-ago. 2013. 

BARBOSA, Muryatan Santana. Subaltern Studies: pós-colonialismo e 

desconstrução. In: DA MATA, Sérgio Ricardo; MOLLO, Helena Miranda; 

VARELLA, Flávia Florentino (Orgs.). Anais do 3º Seminário Nacional de História 

da Historiografia: aprender com a história? Ouro Preto: Edufop, 2009. 

CASTRO, Eduardo Viveiros de. A inconstância da alma selvagem. São Paulo: 

Cosac Naify, 2002. 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência epistêmica e o problema 

da “invenção do outro”. In: LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 

CLACSO, 2005. 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago; MENDIETA, Eduardo. Introducción: la 

translocación discursiva de Latinoamérica en tiempos de la globalización. In: 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago; MENDIETA, Eduardo (Coords.). Teorías sin 

disciplina: latinoamericanismo, poscolonialidad y globalización en debate. 

México: Miguel Ángel Porrúa, 1998. 

COSTA, Sérgio. Desprovincializando a Sociologia. Revista Brasileira de Ciências 

Sociais, São Paulo, v. 21, n. 60, 2006. 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y 

discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010. 

CUSICANQUI, Silvia Rivera; SANTOS, Boaventura de Sousa. Conversa del 

mundo. Debate disponibilizado pelo Centro de Estudos Sociais (CES) da 

Universidade de Coimbra, 2013. Transcrição minha. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=xjgHfSrLnpU>. Acesso em: 06 set. 2017. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 550 

DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, 

Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, 

perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

FERNANDES, Eunícia. “Ser afetado pelo mundo”: razão e sensibilidade na 

temática indígena. Anais do 9. Seminário Brasileiro de História da Historiografia, 

Vitória, 2016. 

HERMANN, Nadja. A questão do outro e o diálogo. Revista Brasileira de 

Educação, Rio de Janeiro, v. 19, n. 57, abr.-jun. 2014. 

HERMANN, Nadja. Razão e sensibilidade: notas sobre a contribuição do estético 

para a ética. Educação e Realidade, Porto Alegre, v. 27, n. 1, jan.-jun. 2002. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 

Yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

KRENAK, Ailton. Alianças vivas, entrevista realizada por Pedro Cesarino. In: 

COHN, Sergio; KADIWEL, Idjahure (Orgs.). Ailton Krenak: Coleção Tembetá. 

Rio de Janeiro: Azougue, 2017. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2019. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

LANDER, Edgardo. Ciências sociais: saberes coloniais e eurocêntricos. In: 

LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 

sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

MIGNOLO, Walter D. Pensamento liminar e diferença colonial. In: MIGNOLO, 

Walter D. Histórias locais / projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 

pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003a. 

MIGNOLO, Walter D. “Uma outra língua”: mapas da linguística, geografias 

literárias, paisagens culturais. In: MIGNOLO, Walter D. Histórias locais / 

projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e pensamento liminar. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2003b. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.514-551, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 551 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 

sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do Pensamento Abissal: das linhas 

globais a uma ecologia de saberes. Revista Crítica de Ciências Sociais, Coimbra, 

n. 78, 2007. 

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Revista do Instituto de 

Estudos Brasileiros, São Paulo, n. 69, 2018. 

SZTUTMAN, Renato. Um acontecimento cosmopolítico: o manifesto de 

Kopenawa e a proposta de Stengers. Mundo Amazónico, Manaus, v. 10, n. 1, 2019. 

 

 

  


