1514

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

ESTUDAR OS INDIGENAS OU
ESTUDAR COM oS
INDIGENAS?
CONSIDERACOES  SOBRE
UMA PRATICA CIENTIFICA
MENOS COLONIAL

Studying Indigenous people or studying
with Indigenous people? Considerations
on a less colonial scientific practice

Joao Gabriel da Silva Ascenso*

Recebido em: 27/08/2025
Aprovado em: 12/12/2025

Resumo: Esse artigo parte de um mapeamento da diversidade de criticas
que a epistemologia eurocéntrica sofreu da segunda metade do século XX em
diante, bem como das teorizacdes que foram desenvolvidas a partir dessas
criticas, para refletir sobre as respostas que foram dadas por vozes latino-
americanas a violéncia colonial. Tais vozes desestruturam tanto o principio do
progresso e do fim da histéria quanto particoes importantes no canone do
pensamento ocidental: natureza/cultura, razao/sensibilidade,
civilizacao/barbarie, sujeito/objeto. A partir dai, o didlogo com intelectuais
indigenas (Ailton Krenak, Davi Kopenawa) e de ascendéncia indigena (Gloria
Anzalduaa, Silvia Rivera Cusicanqui) nos permite pensar uma “dialética sem

sintese” e a busca por formas de diplomacia que nao concorram para uma “paz

* Professor de Histéria do Colégio de Aplicacdo da UFRJ, com doutorado em Histéria Social da
Cultura pela PUC-Rio e p6s-doutorando em Arqueologia pelo Museu de Arqueologia e Etnologia
da USP, com a pesquisa “Deslocando o ‘classico’: Arqueologia Amazo6nica e ensino de Histéria
Antiga no Ensino Fundamental”. E-mail: jgascenso@gmail.com.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br


mailto:jgascenso@gmail.com

1515

Revista Eletrénica da
ANPHLAC
perpétua”, mas para “pazes provisorias”, articulando humanos e nao humanos. A
reflexdo vai em direcdo a proposta de quatro caminhos a partir dos quais
podemos pensar uma pratica cientifica menos colonial.

Palavras-chave: intelectuais indigenas; cosmopolitica; paz provisoria

Abstract: This article initiates by mapping the diverse critiques that
Eurocentric epistemology has faced since the second half of the 20th century, as
well as the theories that have developed from these critiques, to reflect on the
responses given by Latin American voices to colonial violence. These voices
deconstruct the principles of progress and the end of history, as well as important
divisions in the canon of Western thought: nature/culture, reason/sensibility,
civilization/barbarism, subject/object. From there, dialogue with Indigenous
intellectuals (Ailton Krenak, Davi Kopenawa) and those of Indigenous descent
(Gloria Anzaldaa, Silvia Rivera Cusicanqui) allows us to consider a “dialectic
without synthesis” and the search for forms of diplomacy that do not contribute
to a “perpetual peace” but to “provisional peaces,” articulating humans and
nonhumans. The reflection moves toward proposing four paths from which we
can envision a less colonial scientific practice.

Keywords: indigenous intellectuals; cosmopolitics; provisional peace

Questionando o eurocentrismo: um mapeamento do argumento

(p6s)(de)colonial

Certa vez, conversando com meus alunos do sexto ano do Ensino
Fundamental, perguntei-lhes, de forma provocativa, quem era mais evoluido:
nos, que nos organizamos em um Estado, ou um indigena sul-americano vivendo
em situacao originaria. Um dos alunos mais perspicazes da turma compreendeu

a provocacao e respondeu: “professor, eu acho que os indigenas, na verdade, sao

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1516

Revista Eletrénica da
ANPHLAC

tao evoluidos quanto os seres humanos”. Este foi, para mim, até hoje, o maior

retrato de como o discurso do progresso, gerado pela nossa razao cientifica e

3

pretensamente “universal”, pode fincar raizes profundas na nossa forma de
pensar e de estar no mundo.

Meu aluno percebeu a minha critica quanto a utilizacdo de uma escala
evolutiva para categorizar os grupos humanos. Entretanto, com seus onze anos,
ja havia vivido e sido educado em institui¢oes ocidentais tempo o suficiente para,
ao responder a minha pergunta tentando fugir da loégica evolucionista, acabar por
acessa-la de maneira inconsciente e em uma de suas formas mais brutais — a
desumanizacdo do outro. Afinal de contas, também é disso que se trata o discurso
do progresso: medir quem merece ser chamado de gente, quem ainda nao é gente
por completo, e quem jamais chegara a ser.

Aideia de uma direcao de progresso entre os povos, como realizacao
de um progresso da razao humana, construiu a visdo de uma histéria
universalista: todos os homens chegarao a civilizagcao e farao parte do concerto
das nacoes. Ocorre que este universalismo acabou por excluir a alteridade,
eliminando a possibilidade de o outro nao querer fazer parte da civilizacao, ou do
concerto das nagoes. Nesses casos, seria legitimo o uso do rigor disciplinar para
educar aqueles que ainda estariam na infancia da sua existéncia, ou mesmo, em
situagoes limite, o exterminio daqueles que, por demasiadamente barbaros, nao
se configurassem genuinamente humanos. Que um de meus alunos mais
comprometidos com a valorizacao das diferencas e com a defesa dos direitos
humanos tenha lancado mao, sem querer fazé-lo, do argumento da
desumanizacdo constitui um ato falho que mostra até que ponto todos nos,
educados nos moldes cientificos e racionalistas das escolas ocidentais,
carregamos a heranca do exterminio e da violéncia fisica e simbolica contra o
outro.

Para que possamos entender o que estou chamando de “razao
cientifica”, “civilizacao”, ou ainda “progresso”, “evolucao” e “universalismo”,

precisamos rastrear a construcao historica destas categorias. Tais conceitos

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1517

@vista Eletronica da
ANPHLAC
ganham a dimensao de verdades normativas que pautam a acao dos homens no
mundo a partir do século XVIII, com a ascensao dos discursos iluministas e
liberais. Seu carater de verdade seria pautado nas suas supostas imparcialidade e
objetividade, a partir das quais a percepcdo verdadeira da realidade
corresponderia a um afastamento entre o sujeito cognoscente e o objeto
cognoscivel. Como a razao seria o elemento chave que operaria este
distanciamento e tornaria o proprio conhecimento possivel, a concepcao das
Filosofias da Historia que nascem neste momento é a de que o caminho em que
esta razao se revela ao mundo é aquele através do qual as sociedades atingem o
progresso e a civilizacdo. Esta é a base de uma epistemologia que enxerga o
mundo a partir do lugar de enunciacio da Europa — é, portanto, uma
epistemologia eurocéntrica.

E evidente que a violéncia colonial que ela autoriza est4 muito relacionada
ao colonialismo do século XIX, e a legitimacao da suposta “missao civilizadora”
do imperialismo. Mas e se este discurso evolutivo, cuja articulacdo costumamos
identificar a partir do século XVIII, tivesse origens um pouco anteriores? Para
desenvolver este argumento, pretendo comecar pelo final, mapeando alguns
autores empenhados em demonstrar que a razao moderna, pretensamente
universal, longe de ser natural, inevitavel e boa, possui uma série de
desenvolvimentos perversos, notadamente o seu carater colonial. Pontos de
virada importante neste processo foram a critica a interpretacdo da raca
biologica, sobretudo apoés as dentincias do Holocausto, e os proprios processos de
descolonizacdo da Africa e da Asia.

A partir dos anos 1950 e 1960, dentro do campo da Teoria Literaria e das
Ciéncias Sociais, alguns autores passaram a conformar aquilo que ficaria
conhecido como uma abordagem “poés-colonial”. Os martinicanos Frantz Fanon
e Aimé Césaire — este ultimo, junto ao senegalés Léopold Sédar Senghor, tendo
fundado o movimento conhecido como Négritude —, bem como o palestino
Edward Said, autor do classico Orientalismo, sdo alguns importantes nomes

dentro desta nova abordagem que pretendia compreender o projeto europeu de

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1518

@vista Eletronica da
ANPHLAC
dominacao colonial para lutar contra ele e buscar novas formas de lidar com a
identidade e com a alteridade. Nao podemos, de todo modo, conceber o “pds-
colonialismo” como um projeto levado a cabo por estes intelectuais, visto que a
denominacao “po6s-colonial” s6 apareceria a posteriori, popularizando-se muito
nos anos 1980 (COSTA, 2006, p. 117).

Nos anos 1970, ganharam vulto as leituras a respeito das formas de
poder associadas ao conhecimento — Pierre Bourdieu e Michel Foucault, por
exemplo —, com a subsequente critica ao cientificismo ocidental. Nesse sentido,
passaram a ter destaque os questionamentos e dissolucoes das certezas
epistemolodgicas que vieram com o proprio Foucault e com a desconstrucao de
Jacques Derrida, no contexto de crise que marcaria o chamado pos-
estruturalismo.

A partir também dos anos 1970, entrou em cena na India o Grupo
de Estudos Subalternos do Sul da Asia. Tal grupo, que fundou o “campo” dos
Estudos Subalternos, teve em Ranajit Guha um de seus principais idealizadores.
Pensando na transicao indiana de uma situacao colonial para a de um Estado
independente, Guha concebeu o problema do fracasso da modernizacao no
contexto dos projetos nacionalistas pés-descolonizacdo. Em uma visao que se
aproximava tanto do marxismo gramsciano quanto da New Left inglesa, Guha
analisou a construcdo de um projeto hegeménico de capitalismo na India a partir
do silenciamento dos grupos subalternos — grupos que, mesmo assim, teriam
uma voz cuja recuperacao teria o potencial de reformular a histéria indiana
(BARBOSA, 20009, p. 1-2).

Nos anos 1980, quando o conceito de pés-colonialismo ja era amplamente
utilizado, outros autores passaram a ser enquadrados dentro desta categoria,
como o jamaicano Stuart Hall, expoente dos Estudos Culturais ingleses, além dos
também indianos Homi Bhabha e Gayatri Chakravorty Spivak. Tendéncias
notaveis destes autores sao, além da explicitacdo do carater politico e coercitivo
do discurso cientifico (dialogando com Foucault), a dentincia dos binarismos

conceituais que marcaram as Ciéncias Sociais. O préprio Hall é parte importante

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1519

@vista Eletronica da
ANPHLAC
desta dentincia, ao conceber o colonialismo dentro da logica West/Rest — ou
Ocidente/Resto. Uma saida epistemologica proposta por Homi Bhabha se
posiciona como alternativa tanto a violéncia colonial quanto a essencializacao da
cultura (tao presente no campo dos estudos subalternos): trata-se do elogio ao
lugar de enunciagao hibrido (COSTA, 2006, p. 122).

Para Bhabha, a performatizacio da diferenca (como fluxo de
representacoes que nao se enquadram nas identidades totalizantes) permite um
lugar de enunciacdo que corresponde a um terceiro espaco, responsavel por
evidenciar o carater artificial das fronteias culturais. Este terceiro espaco é
marcado pela instabilidade e pela mobilidade dos signos, e é a partir dai que
Bhabha constroéi a ideia de hibridacdo. Tal processo, dentro da légica colonial,
poderia servir tanto a reacao do colonizado quanto a afirmacao do poder do
colonizador. Isso porque a hibridacdo independeria da vontade do sujeito,
embora a sua constatacdo tenha um potencial notavel de contestacdo a
dominacao colonial.

Reparamos que a maior parte da revisao critica a respeito do carater
colonial e violento da razao ocidental e da epistemologia eurocéntrica, até este
momento, concentrou sua reflexdo nos continentes africano e asiatico. Isto
ocorreu, em parte, gracas a recéncia dos processos de descolonizacdo destes
continentes, mas sua repercussao se deveu, também, ao acolhimento pelas
academias inglesa e estadunidense (e francesa também, embora em menor grau)
de intelectuais das ex-colonias recém-independentes em suas universidades e
demais instituicoes de producdo de conhecimento. Trata-se, portanto, de uma
producao majoritariamente angléfona e franc6fona. Uma lacuna, desta forma, se
torna evidente: qual é o papel da América Latina na critica a violéncia colonial e
a epistemologia eurocéntrica — ou a “violéncia epistémica”, se quisermos utilizar
um conceito de Foucault apropriado por Spivak?

Os esforcos para responder a essa pergunta se intensificaram a partir dos
anos 1990, justamente no cenario da academia norte-americana. Foi 14 que,

muito influenciado pelo Grupo de Estudos Subalternos do Sul da Asia, surgiu o

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



520

@vista Eletronica da
ANPHLAC
Grupo Latino-Americano dos Estudos Subalternos, tendo seu manifesto
inaugural sido publicado em 1993 na revista Boundary 2, da Duke University
Press. O texto foi traduzido, cinco anos depois, por Santiago Castro-Gomez, e
recebeu o titulo de “Manifiesto inaugural del Grupo Latinoamericano de Estudios
Subalternos” (BALLESTRIN, 2013, p. 94).

Tal grupo teve, todavia, uma duragdo curta. Divergéncias sobretudo
teoricas levaram ao seu desmembramento ainda em 1998. Essas divergéncias
giravam em torno da incapacidade que alguns de seus membros enxergavam no
grupo de romper definitivamente com uma epistemologia de base europeia
(ainda que em leituras criticas a razao ocidental, como as de Foucault ou Derrida),
ou com a influéncia de outras reflexdes formadas por essa tradicao, como o pds-
colonialismo de vertente indiana. Nao faria sentido, nesta perspectiva, buscar
desconstruir o eurocentrismo pautando-se, sobretudo, em teorias formadas na
tradicao europeia.

O semidlogo argentino Walter Mignolo, um dos principais intelectuais a
caminhar nesta direcao, afirmava que nao adiantava utilizar as proposicoes de
teoricos indianos, como Guha, Spivak e Bhabha, para compreender a realidade
da América Latina, era necessaria uma interpretacdo que partisse do proprio
continente. Segundo ele, se as teorias pos-coloniais tinham seu locus
enuntiationis nas herancas coloniais do império britanico, seria necessario
criticar o ocidentalismo a partir do locus da América Latina (CASTRO-GOMEZ;
MENDIETA, 1998, p. 17).

A partir do mesmo ano de 1998, entdo, a dissolucao do grupo formado em
1993 deu origem aquele que ficaria conhecido como Modernidade/Colonialidade,
tendo como marco um encontro promovido pelo CLACSO (Consejo
Latinoamericano de Ciencias Sociales) e do qual participaram Walter Mignolo, o
socidlogo venezuelano Edgardo Lander, o antropélogo colombiano Arturo
Escobar, o fil6sofo argentino Enrique Dussel, o socidlogo peruano Anibal Quijano

e o antropologo venezuelano Fernando Coronil.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1521

@vista Eletronica da
ANPHLAC
Nos anos seguintes, o grupo contaria ainda com a participacao de outros
intelectuais, que trariam contribuicbes fundamentais a teorizacdo ali
desenvolvida, como o filésofo colombiano Santiago Castro-Gomez, ja
mencionado acima e que fez parte da articulacao da equipe desde a formacao do
Grupo Latino-Americano dos Estudos Subalternos, e o soci6logo porto-riquenho
Ramoén Grosfoguel. Além disso, tedricos de fora da América Latina tiveram
também lugar de destaque no trabalho realizado, como o soci6logo estadunidense
Immanuell Wallerstein — cujo conceito de “sistema mundo” foi ampliado para
“sistema mundo moderno-colonial”, a partir do didlogo com Quijano —, a
linguista estadunidense Catherine Walsh e o jurista e socidlogo portugués
Boaventura de Souza Santos (BALLESTRIN, 2013, p. 97). E a Catherine Walsh
que se deve o nome pelo qual os integrantes deste grupo ficaram conhecidos:
decoloniais. Esta nomenclatura (decolonial, e nao descolonial, com “s”) buscava
diferenciar a descolonizacdo, enquanto fenomeno histérico, da proposta

epistemolodgica que eles encampavam.
Os decoloniais e a leitura sobre a primeira e a segunda modernidade

Como ¢ possivel perceber apenas por alguns dos nomes e conceitos
mencionados acima, o grupo Modernidade/Colonialidade teve como uma de suas
premissas principais o carater colonial do mundo moderno. De fato, para estes
autores, a colonialidade ¢ a outra face da modernidade, uma nao podendo existir
sem a outra. Entretanto, ndo explicitar o carater colonial da modernidade
remeteria a uma longa tradicao, que Mignolo localiza sobretudo na historiografia
francesa, de identificar a historia colonial como algo anterior a modernidade. A
ideia de modernidade estaria, entao, muito associada ao que os decoloniais
chamam de “segunda modernidade”, aquela marcada pelo Iluminismo.
Entretanto, esta segunda modernidade seria herdeira da primeira, informada
pelas Grandes Navegacoes e, sobretudo, pela “descoberta” da América para os

europeus e pelo inicio da colonizacao do continente.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



522

@vista Eletronica da
ANPHLAC
Esta visao de tradicao francesa que Mignolo critica parte do pressuposto
de que o “mundo colonial” demorou a se tornar “moderno” — o que sé teria
ocorrido a partir dos processos de independéncia —, como se as bases do que viria
a ser chamado de modernidade nao tivessem sido construidas justamente a partir
do contato com a América. Como se a propria modernidade, em nivel
internacional, nao tivesse sido articulada exatamente a partir da colonialidade —
origem, para Mignolo, do desenvolvimento capitalista. Segundo Mignolo, “a
conexao do Mediterraneo com o Atlantico através de um novo circuito comercial,
no século XVI, lanca as bases tanto da modernidade como da colonialidade”
(MIGNOLO, 20034, p. 81). Portanto, se conceitos como “progresso”, “evolucao”,
“universalismo” e “razao cientifica” apenas se popularizaram a partir do século
XVIII, na segunda modernidade, eles s6 teriam sido possiveis gracas a
experiéncia iniciada na primeira modernidade.
Na mesma obra de Mignolo a que faco referéncia acima ha uma

citacdao que vale a pena recuperar, de Enrique Dussel:

A primeira modernidade hispanica, renascentista e humanista
produziu uma reflexao tedrica e filos6fica da maior importancia, que passou
despercebida pela chamada filosofia moderna (que é apenas a filosofia da
segunda modernidade). O pensamento tedrico-filosofico do século 16 tem
importancia contemporanea porque é o primeiro, e Gnico, que viveu e
expressou a experiéncia originaria durante o periodo da constituicao do
primeiro sistema mundial. Assim, dos “recursos” tedricos disponiveis [...],
a questao central filoséfica e ética preponderante foi a seguinte: que direito
tem o europeu de ocupar, dominar e administrar as culturas recém-
descobertas, conquistadas militarmente e em processo de colonizacao?
(MIGNOLO, 2003a, p. 95)

A célebre contenda que teve lugar em Valladolid, no ano de 1550, entre
Bartolomé de Las Casas e Juan Ginés de Sepulveda, sobre o direito ou nao de se
escravizar as populacdes indigenas, é exemplo da importancia dos debates
teologico-juridicos sobre o chamado “direito dos povos” (ADORNO, 1993). Neste

caso, o termo “povos” seria substituido, trés séculos mais tarde, pelas expressoes

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



523

@vista Eletronica da
ANPHLAC
“homem” e “cidadao”, no famoso documento aprovado pela Assembleia Nacional
Constituinte da Franca revolucionaria.

Anibal Quijano elabora dois dos conceitos fundamentais do grupo
Modernidade/Colonialidade: os de colonialidade do poder e de colonialidade do
saber. Segundo o autor, a “descoberta” da América para os europeus, em 1492, e
a montagem dos impérios ultramarinos foram elementos que condicionaram a
nocao de modernidade europeia, que teria sido marcada por uma codificacao das
diferencas em classificacOes raciais e pela articulacdo de diferentes formas de
trabalho em torno do capital e de um mercado mundial em formac¢ao (QUIJANO,
2005).

A exploragdo das diferentes formas de trabalho, dividido
internacionalmente, e o controle das formas de producao seriam coordenados por
poderes centralizados, e a distribuicao desigual de areas centrais e periféricas no
ambito de um sistema mundial seria marca da colonialidade do poder — na qual
estariamos, até hoje, inseridos. Por outro lado, esse processo de dominacao
material estaria respaldado por um processo complementar de dominacao
simbolica, o eurocentrismo. Estruturado na primeira modernidade, suas
prerrogativas informariam os conceitos que se tornariam hegemonicos na

segunda modernidade, a partir de dois principais mitos fundacionais:

Um, a ideia-imagem da histéria da civilizagdo humana como uma
trajetoria que parte de um estado de natureza e culmina na Europa. E dois,
outorgar sentido as diferencas entre Europa e nao-Europa como diferencas
de natureza (racial) e nao de historia do poder. Ambos os mitos podem ser
reconhecidos, inequivocamente, no fundamento do evolucionismo e do
dualismo, dois dos elementos nucleares do eurocentrismo. (QUIJANO,
2005, p. 238)

Evolucionismo em uma perspectiva que encara a humanidade como
uma totalidade que tem seu inicio em um estado de natureza selvagem -
correspondente, muitas vezes, a condicao indigena — e o seu apice na estruturacao

daracionalidade europeia, civilizada, capitalista-liberal. Dualismo, na elaboracao

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



524

@vista Eletronica da
ANPHLAC
de categorias binarias articuladas a esse evolucionismo, utilizadas com fins
ideologicos: “pré-capital-capital, nao europeu-europeu, primitivo-civilizado,
tradicional-moderno, etc.” (QUIJANO, 2005, p. 250). Desta forma, a uma
“colonialidade do poder” corresponde uma “colonialidade do saber”, a partir do
momento em que essas estruturas de conhecimento se tornam hegemonicas e
empregadas tanto nas areas centrais quanto nas areas periféricas.

Diversos autores adicionaram novas camadas a definicao de
Quijano de um saber colonial hegemonico. Para Edgardo Lander, por exemplo,
h& um processo de naturalizacao e universalizacao da sociedade liberal verificado
no pensamento social ocidental nos dltimos séculos, sendo essa forma historia
especifica de sociedade concebida como um modelo geral abstrato e ao qual nao
seria possivel oferecer alternativas, dada a sua inevitabilidade. E o que Lander
chama de sua “eficicia neutralizadora”. Para ele, essa eficacia se deve, ndo apenas
as relacoes coloniais/imperiais de poder, mas a processos subjetivos intimamente
relacionados a elas, dentre os quais as multiplas separacoes, ou particoes, do
mundo real, empreendidas pelo Ocidente.

Essas parti¢oes comecaram por separar “Deus e homem”, chegando
até “corpo e mente” e “razdo e mundo”. A essas continuas separacoOes
epistemoldgicas corresponderiam outras que legitimam a oposicdo entre o
homem ocidental europeu e o outro — potencialmente todo o mundo nao europeu.
Se um seria o palco da realizacdo da mente e da razao, o outro seria o espaco do

mundano, do sensual — do barbaro, enfim.

Com o inicio do colonialismo na América inicia-se ndo apenas a
organizacgao colonial do mundo mas — simultaneamente — a constituigao
colonial dos saberes, das linguagens, da memoria [...] e do imaginario [...].
Da-se inicio ao longo processo que culminara nos séculos XVIII e XIX e no
qual, pela primeira vez, se organiza a totalidade do espaco e do tempo —
todas as culturas, povos e territorios do planeta, presentes e passados —
numa grande narrativa universal. Nessa narrativa, a Europa é — ou sempre
foi — simultaneamente o centro geografico e a culminacao do movimento
temporal. [...] Com os cronistas espanhois da-se inicio a “massiva formacao
discursiva” de construcao da Europa/Ocidente e o outro, do europeu e o

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

indio, do lugar privilegiado do lugar de enunciacao associado ao poder
imperial [...]. (LANDER, 2005, p. 26)

Desta forma, a experiéncia europeia s6 ganha o seu alcance mundial
| 525 porque essa propria experiéncia europeia é concebida como universal, como a
unica forma efetiva de cultura e civilizacdo, a qual os outros nao chegaram por
estarem situados em um “tempo” anterior na escala evolutiva e/ou por terem
impedimentos contingenciais e possivelmente definitivos, como a inferioridade
racial. Essa universalidade, portanto, ao pretender abarcar toda a humanidade a
partir da experiéncia europeia e ao negar a possibilidade de civilizacao a diversos
grupos “barbaros”, configura-se como radicalmente excludente.

Nesse sentido, Lander menciona um estudo de Bartolomé Clavero sobre o
liberalismo classico e o pensamento constitucional, em que este constata que tal
formulacdo especifica do pensamento ocidental vulgariza a ideia de
universalidade justamente para nega-la a todos os grupos que tenham formas de
direito diferentes do liberal, sustentado na propriedade privada individual. Aos
povos que carecem dessa organizacao social, faculta-se, em nome da liberdade, a
expropriacao e a exploracao de suas terras — que, de outro modo, permaneceriam
“improdutivas” — e a dominacao de suas sociedades, consideradas incapazes de
se organizar sob qualquer forma de direito politico. Adam Smith e John Locke
chegam a declarar isso textualmente, a respeito das sociedades indigenas da
América do Norte (LANDER, 2005, p. 27-28).

E nesse sentido que Santiago Castro-Gémez define a modernidade
como “uma maquina geradora de alteridades que, em nome da raziao e do
humanismo, exclui de seu imaginario a hibridez, a multiplicidade, a ambiguidade
e a contingéncia das formas de vida concretas” (CASTRO-GOMEZ, 2005, p. 169).

Castro-Gomez defende que

Nao ¢ dificil ver como o aparelho conceitual com o qual nascem as
ciéncias sociais nos séculos XVII e XVIII se sustenta por um imaginério
colonial de carater ideolégico. Conceitos binarios tais como barbarie e
civilizagdo, tradicado e modernidade, comunidade e sociedade, mito e

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1526

ReVvista Eletrénica da
ANPHLAC
ciéncia, infancia e maturidade, solidariedade organica e solidariedade

mecanica, pobreza e desenvolvimento, entre tantos outros, permearam

completamente os modelos analiticos das ciéncias sociais. (CASTRO-
GOMEZ, 2005, p. 179)

Pelo que foi discutido até aqui, é possivel perceber o papel central
que foi atribuido, pelos decoloniais, as dualidades, ou binarismos, engendrados
pela colonialidade do saber — e que ji faziam parte das dentincias dos autores
pos-coloniais, como na dicotomia West/Rest apontada por Stuart Hall. E nesta
perspectiva que Quijano fala do mito fundacional do dualismo (como nos pares
“pré-capital-capital” e “ndo europeu-europeu”), que Edgardo Lander fala das
particoes do mundo real empreendidas pelo Ocidente (“Deus e homem”, “corpo
e mente” e “razao e mundo”), e que Santiago Castro-Gémez denuncia a exclusao
das possibilidades de ambiguidade e multiplicidade para que se opere somente
com categorias binéarias. Isso se reflete na propria forma pretensamente objetiva
de se conceber o pensamento cientifico, separando sujeito e objeto.

Estas particoes e binarismos que inventaram um outro
subalternizado pela légica colonial, legitimadas pela suposta objetividade da
razao cientifica, correspondem ao que Mignolo chama de “diferenca colonial”.
Trata-se nao apenas da producao de uma diferenca em relacao ao outro, mas da
construcao de uma geopolitica do conhecimento que nega a alteridade epistémica
ao ser colonizado. Entretanto, e esse € o xis da questao, seria possivel pensar uma
epistemologia a partir do ponto de vista deste outro marginalizado, ou, em outras
palavras, uma epistemologia da diferenca colonial? Para Mignolo, é justamente a
partir das margens do sistema mundo moderno/colonial que se pode pensar

criticamente os seus limites:

Essas perspectivas, da América Espanhola, do Maghreb e do Caribe,
contribuem hoje para repensar, criticamente, os limites do moderno
sistema mundial — a necessidade de concebé-lo como um sistema mundial
colonial/moderno e de contar as historias nao apenas a partir do interior
do mundo “moderno”, mas também a partir de suas fronteiras. Estas nao
sdo apenas contra-historias ou historias diferentes; sao historias esquecidas

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1527

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC
que trazem para o primeiro plano, ao mesmo tempo, uma nova dimensao
epistemoldgica: uma epistemologia da, e a partir da, margem do sistema
mundial colonial/moderno, ou, se quiserem, uma epistemologia da

diferenca colonial que é paralela a epistemologia do mesmo. (MIGNOLO,
2003a, p. 82-83)

Pensando epistemologias do entrelugar

Nao se trata, portanto, de pensar epistemologias anteriores, ou alheias a
colonialidade do poder e do saber, mas epistemologias construidas a partir da
diferenca colonial e como resposta a esta diferenca colonial. Enrique Dussel
afirma que a modernidade se apresenta para aqueles que se identificam como
“nds” (ou seja, para a Europa) como emancipacao, razao libertadora, direitos
universais, mas que ela se configura para os “outros” (periféricos) como o
exercicio da violéncia sacrificial feita em nome da “falacia desenvolvimentista”
(DUSSEL, 2005, p. 65-67). Haveria, entretanto, uma reacao possivel: nao
negando a modernidade, mas atravessando-a a partir da periferia que ela ajudou

a construir:

[...] ndo se trata de um projeto pré-moderno, como afirmacao
folclorica do passado, nem um projeto antimoderno de grupos
conservadores, de direita, de grupos nazistas ou fascistas ou populistas,
nem de um projeto pés-moderno como negacdo da Modernidade como
critica de toda razao para cair num irracionalismo niilista. Deve ser um
projeto “trans-moderno” (e seria entdo uma “Trans-Modernidade”) por
subsuncao real do carater emancipador racional da Modernidade e de sua
Alteridade negada (“o Outro”) da Modernidade, por negacao de seu carater
mitico (que justifica a inocéncia da Modernidade sobre suas vitimas e que
por isso se torna contraditoriamente irracional). (DUSSEL, 2005, p. 66)

O projeto da “trans-modernidade” construida a partir da periferia
encontra eco naquilo que Mignolo chama de pensamento liminar, o pensamento
que se desenvolve na fronteira, nas bordas, no em/entre do sistema mundo
moderno/colonial. Trata-se de um pensamento — ou, melhor dizendo, de um

conjunto de pensamentos que nao tem a pretensao de se transformar em um novo

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



528

@vista Eletronica da
ANPHLAC
pensamento hegemonico — que nao se enquadra na perspectiva dos dualismos
sobre os quais a razao cientifica se estruturou, por negar oposicoes do tipo
West/Rest, barbaro/civilizado, centro/periferia. Pensamentos, ainda, como
veremos mais a frente, que colocam em xeque oposi¢oes ainda mais profundas,
do tipo corpo/mente, razao/natureza, sujeito/objeto.

Entretanto, isso nao quer dizer que se negue qualquer perspectiva de
oposicao ou de dualidade. Ocorre que, na concep¢ao das dualidades elencadas
acima, o caminho do progresso conduziria, naturalmente, a vitéria de uns
elementos sobre os outros: West sobre Rest, civilizado sobre barbaro, centro
sobre periferia, mente sobre corpo, razao sobre natureza, sujeito cognoscente
sobre objeto cognoscivel. Estrutura-se uma dialética que resulta em uma sintese
final pacificada: a vitoria do elemento positivo sobre aquele negativo.

Os pensamentos produzidos na margem, por sua vez, também foram
construidos a partir de dualidades, afinal o entrelugar pressupée dualidades. Isso
nao quer dizer que sejam dualidades naturais, ou que se esteja essencializando
um conceito de cultura para pressupor uma cultura central pura e culturas
periféricas puras — é evidente que os mecanismos de trocas culturais e
apropriagoes simbolicas sao incontaveis, como o sdo em qualquer situacao em
que estejamos falando de sociedades humanas. Isso quer dizer apenas que a
colonialidade do poder e do saber produziu uma diferenca colonial que instaurou
uma dualidade real na vida do subalterno, e real porque construida em uma
relacdo de poder em nome da qual a violéncia contra ele foi exercida. A agéncia
do periférico, desta forma, pressupde o reconhecimento desta dualidade. Mas
pressupoe também o manejo de suas brechas.

Ao contrario da forma como a razao moderna concebe as dualidades, aqui
elas ndo se resolvem, mas permanecem, conflitivas, rompendo qualquer
possibilidade de sintese ou de pacificacao. Afinal de contas, como ja vimos com a
fala de Dussel acima, o discurso da pacificacdo (conduzida pela “razado
libertadora”) é uma falacia. E é uma falacia ainda mais perigosa na medida em

que escamoteia a violéncia que esse proprio discurso engendra, invisibilizando o

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



529

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

sofrimento do subalterno. O pensamento da fronteira é um pensamento que s6
pode ser concebido como “hibrido” ou “mestico” se pensarmos esse “hibrido” ou
“mestico” como um produto sempre conflitivo e inacabado, jamais pacificado.
Dentro desta perspectiva, trata-se de um produto essencialmente
moderno, mas na direcao de tornar-se decolonial. E ele s6 é possivel se abrirmos
mao do sonho universalista e reconhecermos que a multiplicidade é o Ginico
caminho para romper com uma epistemologia que instaura a violéncia colonial
na mesma medida em que a esconde. A respeito do pensamento liminar, Mignolo

descortina um amplo leque de possibilidades:

[...] ocupo-me principalmente do pensamento liminar produzido
[pelos intelectuais que vivem] nos paises originalmente colonizadores ou
colonizados e move-se entre ambos [...]. Mas preocupo-me também com
aqueles que nao se mudaram, mas ao redor dos quais o mundo se moveu.
Intelectuais amerindios na América Latina ou [indigenas] norte-
americanos estdo numa posicao fronteirica, nao por se terem deslocado
mas porque o mundo se moveu em sua direcao. Por outro lado, os/as
intelectuais chicanos(as) estao entre ambas as possibilidades: no século 19,
a fronteira dos EUA deslocou-se para o sul e passou a englobar uma grande
populacdo mexicana dentro do territério norte-americano. No século 20,
principalmente nos ultimos trinta anos, a migracdo macica a partir do
México esta gerando, nos EUA, um tipo de intelectual que pensa na
fronteira, embora sua situacao seja diferente da de um intelectual migrante
[...]. Esse é outro tipo de situacao [...], ja que o/a chicano/a é o que é em
parte devido a migracao mas também em parte porque o mundo se moveu
ao seu redor (a fronteira sul no século 19) ou porque descendem de
imigrantes mas nao sao eles proprios imigrantes [...]. (MIGNOLO, 2003a,
p. 110)

Aproveito a fala de Mignolo para propor, entao, um debate a partir
de duas vozes liminares que sdo contempladas pelo cenario que ele descortinou:

uma lideranca boliviana de origem indigena e uma lideranca chicana.

Nepantla, ch’ixi

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



530

@vista Eletronica da
ANPHLAC

Comecemos pela lideranca chicana: Gloria Anzaldta. A autora descrevia-
se como uma norte-americana de sete geracoes, cujos antepassados, entretanto,
partilhavam da tradicao herdada do México colonial na regido ao sul do estado
do Texas. Por ter as marcas de sua ancestralidade gravadas em sua pele, em sua
lingua e em sua religiosidade, Anzaldia passou a identificar-se enquanto chicana.
Anzaldiaa, entretanto, desafiou o papel costumeiramente atribuido as mulheres,
como ela, chicanas. Comecou, entdo, a explorar sua identidade como mulher na
fronteira: fronteira geografica entre o México e os Estados Unidos; fronteira
simbolica entre o mundo estadunidense e sua tradicdo ancestral; fronteira
cultural entre os diversos elementos que compunham a sua heranca mestica;
fronteira de género entre o papel atribuido a mulher e o papel que ela se atribuia
enquanto mulher e homossexual.

Mas e se nesse “deslocamento dentro de deslocamento” residisse a sua
propria identidade? E se em poder ser chicana, em poder construir sua propria
identidade chicana, Gloria Anzaldtia descobrisse a sua prépria condicao de
liberdade? A esta descoberta, Gloria Anzaldaa chamou “la conciencia de la
mestiza”. Em seu famoso livro/ensaio/poema Borderlands/La Frontera: the new
mestiza, a autora explorou sua liberdade mestica exacerbando um procedimento
jé utilizado pela literatura chicana desde o seu inicio: a escrita bilingue em inglés
e espanhol. Ao fazé-lo, evidenciava a condi¢cao ambigua de sua “chicanidade”.

A autora admitia que, como alma entre varios mundos, o contraditério a
atormentava — e ela, como espécie mutavel (e em mutacao), nao tinha a solucao
para este contraditério. Nenhuma solucdo além de assumir o proprio
contraditorio. Sua causa era em nome da possibilidade da diferenca — e da
possibilidade da mutacgao e da diferenciacao permanente. E ao mesmo tempo em
que afirmava uma identidade fundada em um contraditério irresolvivel, uma
identidade que abrigava a propria concepcao de mudanca e de transitoriedade,
Anzaldia buscava questionar uma das separacoes — ou particoes — mais
fundamentais da tradicao epistemoldgica ocidental, como a caracterizou Edgardo

Lander — aquela entre corpo e espirito:

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



531

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

Eu procuro pressagios em todos os lugares, em todos os lugares
vislumbro padroes e ciclos da minha vida. [...] Lembro-me de ouvir as vozes
do vento quando crianca e de entender suas mensagens. Los espiritus que
cavalgam as costas do vento sul. [...] Nao é esperado que n6s nos lembremos
de tais eventos do outro mundo. Espera-se que noés ignoremos,
esquecamos, matemos estas imagens fugazes da presenca da alma e da
presenca do espirito. Fomos ensinados que o espirito esta fora de nossos
corpos ou acima de nossas cabecas em algum lugar no céu com Deus.
Espera-se que nos nos esquecamos de que cada célula do nosso corpo, cada
0SS0 e passaro e verme tem espirito em si. Como muitos indios e mexicanos,
eu nao julguei as minhas experiéncias psiquicas reais. Eu neguei suas
ocorréncias e deixei meus sentidos interiores atrofiarem. Eu permiti que a
racionalidade branca me dissesse que a existéncia do “outro mundo” era
mera supersticdo paga. Eu aceitei a sua realidade, a realidade “oficial” do
modo racional, razoavel, que estd conectado com a realidade externa, o
mundo superior, e é considerado a consciéncia mais desenvolvida — a
consciéncia da dualidade. O outro modo de consciéncia facilita imagens da
alma e do inconsciente através de sonhos e da imaginacao. Seu trabalho é
rotulado de “ficcao”, faz de conta, realizacao de desejos. Antropdlogos
brancos afirmam que os indios tém mentes “primitivas” e, portanto,
deficientes, que nds nao podemos pensar no nivel mais alto de consciéncia
— a racionalidade. [...] Na tentativa de tornar-se “objetiva”, a cultura
ocidental transformou coisas e pessoas em “objetos” quando se distanciou
deles, perdendo assim “contato” com eles. Esta dicotomia € a raiz de toda a
violéncia. Nao apenas o cérebro foi dividido em duas funcbes, mas a
realidade também o foi. Assim, as pessoas que habitam ambas as realidades
sao forcadas a viver na interface entre as duas, forcadas a se tornarem
héabeis em alternar os modos. Tal é o caso da india e da mestica.
(ANZALDUA, 2007, p. 58-59)1

Em entrevista concedida a Karin Ikas e publicada na terceira edi¢ao

de Borderlands/La Frontera, Anzaldia trouxe um conceito de origem Mexica
(Asteca) do qual ela se apropriou — nepantla — e que pode ser um elemento

importante para compreendermos o lugar da mesticagem em suas concepgoes:

Eu trago o conceito de fronteiras [borders] e de zonas de fronteira
[borderlands] [...] e eu agora chamo isso de Nepantla, que é uma palavra
nahuatl para designar o espaco entre duas massas de agua, o espaco entre

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br

! Tradugdo minha.



532

ReVvista Eletrénica da
@\AN PHLAC
dois mundos. E um espaco limitado, um espaco onde vocé ndo é isto ou
aquilo, mas onde vocé esta mudando. [...] Entdo Nepantla é uma forma de
ler o mundo. [...] Também é uma forma de criar conhecimento e escrever

uma filosofia, um sistema que explique o mundo. (ANZALDUA, 2007, p.
236-238)2

O conceito de nepantla possui a vantagem de ser pensado a partir
da experiéncia de um grupo que efetivamente o encarnaria e cuja propria vivéncia
o dotaria de sentido: o grupo dos chicanos, reivindicando a experiéncia Mexica.
Dai a importancia de se utilizar o termo no idioma Nahuatl. Mudando de
hemisfério, mas mantendo a preocupacao fundamental de se compreender o
pensamento liminar a partir dos grupos que o encarnam (e de seus respectivos
idiomas), é importante recuperar a teorizacdo que vem sendo desenvolvida pela
socib6loga boliviana Silvia Rivera Cusicanqui, a partir da tradicdo da cosmovisao
Aymara.

Cusicanqui reconhece sua origem Aymara e europeia, e leva em
consideragao estes dois elementos na formulacao de sua identidade. Entretanto,
o conceito de mesticagem apresenta, em sua visao, uma série de problemas. Em
uma conversa com Boaventura de Sousa Santos, Silvia Rivera Cusicanqui
explicou que na Bolivia, como no México, a politica oficial de promocao da
mesticagem, como estratégia de branqueamento, converteu esta expressao em
uma “ma palavra” (CUSICANQUI; SANTOS, 2013).

Por isso, Cusicanqui elege um conceito Aymara para pensar a sua
constituicdo identitaria: o termo ch’ixi. Como a proépria autora define, em seu

livro sobre préticas e discursos descolonizadores:

me considero ch’ixi, y considero a ésta la traduccion més adecuada
de la mezcla abigarrada que somos las y los llamados mestizas y mestizos.
La palabra ch’ixi tiene diversas connotaciones: es un color producto de la
yuxtaposicion, en pequeiios puntos o manchas, de dos colores opuestos o
contrastados: el blanco y el negro, el rojo y el verde, etc. Es ese gris jaspeado
resultante de la mezcla imperceptible del blanco y el negro, que se

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br

2 Tradugdo minha.



533

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC
confunden para la percepcion sin nunca mezclarse del todo. La nocién ch’ixi
[...] obedece a la idea aymara de algo que es y no es a la vez, es decir, a la
logica del tercero incluido. Un color gris ch’ixi es blanco y no es blanco a la
vez, es blanco y también es negro, su contrario. [...] Lo ch’ixi conjuga el

mundo indio con su opuesto, sin mezclarse nunca con él. (CUSICANQUI,
2010, p. 69-70)

A partir desta logica ch’ixi, a autora pensa inclusive em estratégias para
redefinir os termos a partir dos quais a mesticagem e a mescla foram concebidas.

Ainda na conversa com Boaventura de Sousa Santos, declarou:

Si th vives la mezcla como superacion de contradicciones y el llegar
en fin a una quietud basada en el olvido, estds haciendo de la idea de
mestizaje un instrumento de dominacidon, de aquietamiento, de
apaciguamiento. Si en cambio ves el mestizo como un producto conflictivo
y conflictuador de las estructuras heredadas y haces del pasado un enorme
reservorio de experiencias valiosas tanto del lado indio como del otro lado,
puedes hacer del mestizo concreto un ser activo, proactivo con una vocacion
de emancipaciéon. (CUSICANQUI; SANTOS, 2013)

Tanto o conceito de nepantla quanto o de ch’ixi fogem do ntcleo
eurocéntrico do dualismo, pois que propoem, de um lado, a possibilidade da
indiferenciacdo — ou da comunhao entre corpo e espirito, ou ainda da busca de
um “eu profundo”, do contato intimo com as coisas e pessoas, no caso de
Anzaldaa — e, do outro, a possibilidade de uma eterna diferenciacao, que nao se
resolve. Pensar estas estruturas de conhecimento e percepcao do mundo a partir
das tradicoes indigenas e de suas linguas pode de fato concorrer para a criacao de
um pensamento liminar que ultrapasse os proprios modelos eurocéntricos de
ciéncia e que possa reconhecer, inclusive, os saberes nao verbais.

E nesse sentido que Cusicanqui pensa em um saber de ordem pratica —
“préticas tedricas” que assumem o papel de construtoras de um conhecimento
nao verbal (CUSICANQUI; SANTOS, 2013). E, no que disser respeito aos
conhecimentos propriamente verbais, caberia distorcer a lingua, violenta-la,
colocando Guarani dentro do portugués, Aymara no castelhano, criando espacos

de didlogo para fora da lingua culta e de sua pretensao autoritaria de controlar o

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



534

Revista Eletrénica da
ANPHLAC
processo de conhecimento — enxertando a lingua mesmo de anglicismos, se fosse
o caso (CUSICANQUI; SANTOS, 2013).
Esta violagao da lingua (fundamentalmente ch’ixi) de que fala Cusicanqui,
e que Anzaldaa realiza no seu espaco de fronteira (borderlands, nepantla), se

articula com aquilo que Walter Mignolo chama de linguajamento (languaging):

E o linguajamento, o ato de pensar e escrever entre as linguas [...]
afastando-nos da ideia de que a lingua é um fato (isto é, um sistema de
regras sintaticas, semanticas e fonéticas), em direcao a ideia de que a fala e
a escrita sao estratégias para orientar e manipular os dominios sociais de
interacao. (MIGNOLO, 2003b, p. 309)

Neste sentido, o linguajamento é um recurso do pensamento liminar que
caminha para a decolonizagdo epistémica. Acredito que possamos utilizar esta
ideia, inclusive, para pensar logicas de comunicacdo nao verbais — como as
concebe Cusicanqui. Todas estas formulagoes rompem com a objetividade
cientifica da razao moderna ocidental e caminham para a constru¢ao de uma nova
sensibilidade. Uma sensibilidade fundamentalmente estética. Dai o proprio
Mignolo propor a ideia de um pensamento liminar que também se situe ente as
ciéncias humanas e a literatura. Dai o esfor¢co de Anzaldia de colocar-se na
fronteira inclusive de género literario, misturando ensaio, poema, sociologia e
autobiografia, utilizando-se do inglés, do espanhol e do Néhuatl, refletindo
também sobre experiéncias espirituais que se manifestam no seu corpo. Podemos

pensar, a partir destas autoras, uma estética nepantla, ou uma estética ch’ixi.
Caminhos de encontro a subjetividade e ao outro

O caminho da estética é uma via privilegiada de acesso ao outro, a partir
do reconhecimento da prépria subjetividade. A filésofa e educadora Nadja
Hermann identifica que foi a separacao entre razao e sensibilidade que permitiu
que o critério de objetividade fosse associado ao racional, criando uma identidade

univoca que exclui o outro, enquanto possibilidade de ser outro. Ja a

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 535

@vista Eletronica da
ANPHLAC
sensibilidade, relegada ao campo inferiorizado da subjetividade, ao permitir o
reconhecimento de subjetividades outras, permite uma via de acesso ao outro e a
diversidade (HERMANN, 2002).

Esta constatacao, evidente a partir do percurso que tracamos até aqui, nao
deixa de trazer uma ironia: se a desqualificacao da subjetividade em funcao da
objetividade bloqueia o acesso ao outro, ao diferente, é justamente a partir do
momento em que a nossa subjetividade é reconhecida como parte integrante de
nos, algo que nao deve ser suprimido pela razao, que podemos nos reconhecer e
lidar com a diferenca de uma forma que nao seja a violéncia informada pela
diferenca colonial. E reconhecer-se no outro e na diferenca nao quer dizer
compreendé-lo, mas olhar para ele com empatia, mesmo na possibilidade do
siléncio, do incomunicavel (HERMANN, 2014).

O outro incomunicavel leva a um sentimento de desorientacdo que nao
pode ser resolvido pela aniquilacdo ou pela desumanizacdo — afinal ele tem o
direito de permanecer incomunicavel (assim como talvez noés lhe sejamos
incomunicaveis) e s6 através da empatia podemos garantir-lhe este direito. A
estética nao reafirma a razao cientifica nos moldes objetivos e universalistas do
Ocidente, ela ndo exige que compreendamos o outro, mas que deixemos que este
outro provoque a nossa sensibilidade, tirando-nos de nossa zona de conforto
através do contato com racionalidades outras — na logica de um “desvio de
certezas”, como o qualifica a historiadora Eunicia Fernandes (2016, p. 2).

E é aqui que retomo o meu aluno do sexto ano que, buscando defender os
indigenas de um pensamento que os desqualifica, afirmou que eles eram tao
evoluidos quanto os seres humanos. E profundamente difundido o trabalho de
comparacao etnografica e formulacdo teorica realizado por Eduardo Viveiros de
Castro e Tania Stolze Lima, que deu origem a abordagem antropolégica
conhecida como “perspectivismo amerindio” ou “multinaturalismo”. Essa
abordagem parte do reconhecimento de que nos mitos de origem de diversas
tradi¢oes indigenas esta presente a ideia de que, no inicio, homens, animais e os

demais elementos da natureza eram todos igualmente humanos. A humanidade

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1536

@vista Eletronica da
ANPHLAC
era o denominador comum. Por algum motivo, animais, montanhas e rios
perderam sua humanidade. Mas o perderam apenas do nosso ponto de vista: nos,
que nos consideramos humanos. Porque as oncas, por exemplo, também se veem
como humanas, e podem nos ver como peixes, porque nos comem. Humano é,
portanto, todo aquele que é capaz de ter um ponto de vista (CASTRO, 2002, p.
487-488).

Tal cosmovisao é completamente incompreensivel do ponto de vista da
razao cientifica, mas instaura uma provocacao que leva a um desvio de certezas:
do estranhamento do outro, passa-se ao estranhamento de si e a uma nova
sensibilidade. Se uma onca pode ser humana e uma montanha pode ser humana,
em uma perspectiva diferente da minha, eu também posso nao ser humano. A
desumanizacao deixa de ser, entao, exercicio da diferenca colonial, e se torna um
exercicio de estranhamento da propria subjetividade, que pode caminhar para o
encontro com o outro. Talvez, através de uma educacido que nao seja
exclusivamente cientifica, mas também estética, meu aluno consiga sentir a
humanidade que negou, sem querer fazé-lo, aos indigenas, descobrindo que ele
mesmo pode ser, ao invés de humano, uma onca.

“Descobrir-se onca” pode ser, também, uma ferramenta que permita ao
historiador ou cientista social que produza de dentro da América Latina (ou a
respeito dela) avaliar a dimensdo do impacto que a violéncia colonial vem
exercendo — em termos materiais, simbolicos e epistémicos — sobre o continente,
através da colonialidade do poder e do saber. Pode ajuda-lo, ainda, a fugir da
construcdo do grande metarrelato da “razao universal” a partir de pontos de fuga

outros, como a liminaridade, a trans-modernidade, o ser nepantla e o ser ch’ixi.
Politica e cosmopolitica, pax colonial e paz provisoria

A moderna separacao entre razao e sensibilidade tem, evidentemente,
implicacOes politicas. Boaventura de Souza Santos, ao discutir estas particoes do

pensamento moderno a partir da categoria de “pensamento abissal”, propoe que

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



537

@vista Eletronica da
ANPHLAC
suas principais manifestacoes sao o conhecimento e o direito. O primeiro se funda
na distin¢do pretensamente universal, cujo fiel da balanca seria a propria ciéncia,
entre verdadeiro e falso. O segundo é ancorado em outra distin¢ao considerada
nao menos universal: aquela entre legal e ilegal (SANTOS, 2007). Era justamente
a negacao da possibilidade de que os povos indigenas dominassem o direito
politico que justificava o seu estatuto de barbarie. O exercicio da politica, dentro
do pensamento abissal, é associado ao dominio do direito — que se fundamenta
na razao e separa o legal do ilegal. A politica pressupoe, portanto, a civilizacao, a
negociacao entre pares que se reconhecem como pares. O dominio da politica esta
radicalmente separado daquele da subjetividade, ou da estética.

Mas existem outras formas de se conceber a politica, fora do
pensamento abissal. Isabelle Stengers, em “A proposicdo cosmopolitica”,
argumenta que existe um carater distinto e, a0 mesmo tempo, inseparavel, entre
as proposicoes politicas e as proposi¢oes cosmopoliticas (STENGERS, 2018, p.
443). A autora utiliza o conceito de cosmopolitica em uma acepcao
completamente distinta daquela que Kant lhe havia atribuido. Enquanto Kant
concebe cosmopolitica como a formacao de um mundo “cosmopolita”, ou seja, de
um mundo comum, em que a multiplicidade seria englobada em um tnico
denominador (a Razdo universal), Stengers afirma pretender significar

justamente o contrario:

[...] o atrativo kantiano pode induzir a ideia de que se trata de uma
politica visando a fazer existir um “cosmos”, um “bom mundo comum”.
Ora, trata-se justamente de desacelerar a constru¢ao desse mundo comum,
de criar um espaco de hesitacdo a respeito daquilo que fazemos quando
dizemos “bom”. [...] O cosmos, aqui, deve portanto ser distinguido de todo
cosmos particular, ou de todo mundo particular, tal como pode pensar uma
tradicao particular. E ele ndo designa um projeto que visaria a englobé-los
todos, pois é sempre uma ma ideia designar um englobante para aqueles
que se recusam a ser englobados por qualquer outra coisa. O cosmos, tal
qual ele figura nesse termo, cosmopolitico, designa o desconhecido que
constitui esses mundos multiplos, divergentes, articulacoes das quais eles
poderiam se tornar capazes, contra a tentacdo de uma paz que se
pretenderia final, ecuménica, no sentido de que uma transcendéncia teria

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



538

Revista Eletrénica da
ANPHLAC
o poder de requerer daquele que é divergente que se reconheca como uma

expressao apenas particular do que constitui o ponto de convergéncia de
todos. (STENGERS, 2018, p. 446-447)

Stengers propoe, entdo, ao invés da criacdo de um “mundo comum”, um
“mundo em comum”, que nao termina jamais de se construir, ou seja, que nao se
pretende fechado em um equilibrio ecuménico. Ele reconhece a existéncia de
varios mundos e é carregado das tensoes entre eles. E no reconhecimento mesmo
dessas tensOes, nega-se a pressuposicao teleoldgica ocidental de que um
progresso em termo de desenvolvimento capitalista, ou seja, de civilizacao, é o
destino final de todos os povos, e portanto do mundo, da natureza e dos
elementos que a compoem. “Trata-se, entdo, de nos desenraizarmos de nos
mesmos [dépayser] para que os ‘outros’ deixem de ser ex6ticos aos nossos olhos”
(STENGERS, 2018, p. 446).

Tais outros, entretanto, os “mundos” com os quais vai ser necessario
dialogar sem se pretender “engloba-los”, envolvem também os agentes nao
humanos. O desenraizamento proposto por Stengers encontra um lugar potente
no exercicio de uma desumanizacao que nao va na direcao da aniquilacao do
outro, mas na do estranhamento da propria subjetividade (e seu eu for uma
onca?). A propria ideia de natureza se desloca, nessa perspectiva. Ela deixa de ser
o oposto assimétrico da civilizacdo para ser, ela mesma, um conjunto de mundos
dotados de subjetividade. Interagir com esses mundos nao humanos é também
uma agao politica — ou melhor, cosmopolitica.

Se, ao longo da histéria da antropologia e das ciéncias naturais, os
“selvagens” — como os povos indigenas eram concebidos — foram situados, na
escala evolutiva do progresso, mais préximo ao “mundo natural” do que do lado
da civilizacao (manifestacao da colonialidade do saber), isso deve-se também ao
fato de que suas formas de interacdo com o mundo (ou com os muitos mundos
que compoem o que n6s chamamos de mundo) sdo, elas mesmas, cosmopoliticas.
Mas fazer com que os outros deixem de ser exoticos, segundo as palavras de

Stengers, pode querer dizer também enxergarmo-nos a nés mesmos a partir das

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



539

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

suas epistemologias. Segundo Renato Sztutman, recuperando Jacques Lolive e

Olivier Soubeyran:

este argumento estd imbricado numa “perspectiva antropologica”:
ele depende da consideracdo dos agentes nao humanos revelados pela
etnografia das praticas cientificas (ou “ecologias das praticas”, na expressao
de Stengers) e dos povos “excluidos” da modernidade, como os povos
indigenas e os povos imigrantes ou refugiados, que incluem seus espiritos
e deuses em suas praticas de conhecimento e em sua agao politica. Compor
o mundo [em] comum ¢é alargar a democracia, “civilizar os modernos”,
fazendo caber nela atores nao apenas humanos, racionalidades nao apenas
hegemonicas, que nao pressupéem um desenvolvimento linear e univoco.
(SZTUTMAN, 2019, p. 7)

Dentro da perspectiva de uma cosmopolitica que leve em consideracgao
agentes nao modernos e nao humanos, ocupa papel central uma pratica de
mediacao entre os mundos. Uma mediacao que nao busque uma sintese, um
“fator de equivaléncia (solucao kantiana)”, mas um fator de equalizacdo, no
sentido de conectar, articular mundos (SZTUTMAN, 2019, p. 9). Tal pratica é

forcosamente diplomatica:

Stengers compactua com [Bruno] Latour a ideia de que todo esforco
cosmopolitico é necessariamente diplomatico, isto é, deve estabelecer uma
ponte com o fora, deve dar voz aqueles cuja pratica é ameacada por uma
decisao majoritaria, deve proceder pela convocacao e pela consulta aqueles
que permanecem invisiveis ou mudos. Ambos, Stengers e Latour,
distinguem o expert do diplomata. Se o primeiro “sabe” e constrdi o seu
saber desqualificando o saber dos outros, tornando-os meras crencas
diante de uma Verdade ja garantida, o diplomata assume o saber dos outros
como possivel, e inicia com eles uma negociacao. [...] A diplomacia é, via de
regra, um acordo sobre a possibilidade de paz. Nao se trata mais de uma
paz perpétua, e sim de uma paz possivel e mesmo provisoria. O desafio de
uma diplomacia cosmopolitica é justamente conectar mundos de maneira
nao hierarquica, sem pressupor uma totalidade externa, dotada de um
representante maior, inico. (SZTUTMAN, 2019, p. 10-11)

O intelectual e lider indigena Ailton Krenak, que se tornou o primeiro

indigena a ingressar na Academia Brasileira de Letras em abril de 2024, refere-

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 540

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

se a esses esforcos diplomaticos, inclusive com os nao humanos, como “aliancas

afetivas”. Em entrevista ao antropologo Pedro Cesarino, ele declarou:

Essas sociedades [ocidentais] conseguem perceber o mundo que se
justifica para sua vida, para sua existéncia. Mas nao conseguem atinar com
os outros mundos além desse, por causa da sua natureza essencial, mesmo.
[...] O desafio que eu tive que encarar foi o de admitir a existéncia de
inumeraveis mundos que circundam, que se articulam e que se comunicam
com o mundo em que eu transito. As possibilidades de alianca nao se dao
s6 no plano das relaces sociopoliticas, no plano das ideias, no que é
possivel estabelecer de colaboragdo entre uma nagao e outra, entre uma
sociedade e outra. Quando eu vou a um riacho, a uma fonte, naquela
nascente, eu estabeleco uma relacao com ela, converso com ela, eu me lavo
nela, bebo aquela agua e crio uma comunicacao com aquela entidade agua
que, para mim, é uma dadiva maravilhosa, que me conecta com outras
possibilidades de relacido com as pedras, com as montanhas, com as
florestas. [...] As relagdes nao sao percebidas como poténcia que ocorre s6
entre pessoas, no sentido comum em que nés entendemos as pessoas, as
relacoes humanas, as relacoes sociais. Elas sao aliancas com muitas outras
poténcias que estao dadas, que sao possiveis. O raio, a chuva, o vento, o sol,
a brisa, as paisagens. Alianca é troca com todas as possibilidades, sem
nenhuma limitacdo. (KRENAK, 2017, p. 63-64)

Sztutman recupera a figura do diplomata com A queda do céu, obra que
nasce do contato entre Davi Kopenawa (Yanomami) e o antropélogo francés
Bruce Albert. O proprio Kopenawa aparece como a figura exemplar do diplomata,
tanto na negociacao entre o mundo dos Yanomami e o dos “brancos” (chamados
de napé, o que também pode querer dizer inimigo), quanto naquela que ocorre
entre 0 mundo dos humanos e aquele dos xapiri — ancestrais animais, com os
quais Kopenawa consegue se comunicar devido a sua iniciacdo xaméanica. Em
ambos os casos, a palavra tem importante significado. Os cantos sagrados sao a
forma de comunicagao com os xapiri, que sdo aprendidos na iniciacdo. Da mesma
forma, cada som do que chamamos natureza é a fala de uma agente dotado de
subjetividade e representante do seu mundo. Se é necessario saber se comunicar

com esses mundos, € necessario também aprender a se comunicar com o mundo

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 541

@vista Eletronica da
ANPHLAC
dos brancos. A linguagem é compreendida, dessa forma, “a partir de uma rede de
afeccoes cosmicas e de efeitos cosmopoliticos” (SZTUTMAN, 2019, p. 16).

Dois termos na lingua Yanomami sao exemplo da diplomacia
cosmopolitica e podem nos ajudar a conceituar esse lugar da mediacao. O
primeiro € o de hereamuu (ou patamuu), que consiste em uma fala que parte dos
mais velhos para a sua comunidade, com fins exortativos, em um contexto de
guerra contra povos inimigos. O segundo é o de wayamuu (ou yaimuu), dirigido
a individuos vindos de fora da comunidade com o sentido persuasivo de construir
uma paz proviséria. Em ambos os casos, falar ndo é apenas comunicar aos
humanos, mas também estabelecer uma relacdo diploméatica com os nao
humanos: no caso do hereamuu, o espirito de um gaviao d4 voz ao orador. Quanto
ao wayamuu, foi o espirito da noite que ensinou essa habilidade de evitar o
conflito direto.

Exortacdo para a guerra ou persuasao para uma paz provisoria.
Nesses dois casos, a linguagem, atravessada de “afec¢des cosmicas”, se opoe a
uma politica orientada para a construcao de uma paz perpétua, como um fim da
histéria que se resolve na construcdo do mundo comum. Politica que, para
Kopenawa, se distingue das “boas palavras”; que, pelo contrario, traz “falas
emaranhadas” (KOPENAWA, 2015, p. 390), trapacas visando ao apoderamento
e saque dos varios mundos. Segundo Sztutmam, o préprio livro de Kopenawa
pode ser lido tanto na chave do hereamuu (a exortacao guerreira dirigida nao
mais para dentro da comunidade, mas para fora) quanto na do wayamuu,
buscando pontes que evitem o conflito direto.

Ao dirigir esse discurso aos “brancos” (nap€), entretanto, a
mediacao diplomatica modifica-se. Nao s6 os mundos em questao sao diferentes,
mas um dos mundos se recusa (ou nao consegue) enxergar a existéncia dos
outros. A diplomacia é fundamental pois sem ela ndo apenas um mundo esta em
perigo, mas todos os “outros mundos” também — sem os xamas Yanomami, como

Kopenawa afirma, o céu caira sobre todos (KOPENAWA, 2015, p. vi). Se a politica

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 542

@vista Eletronica da
ANPHLAC
dos brancos (napé€) visa a incorporacao de toda a diferenca dentro do mundo
comum, cabe apropriar-se da sua propria linguagem para subverté-la.

A cosmopolitica implica em reconhecer que o estabelecimento desse
mundo comum, indiferenciado, representa o fim dos mundos. Ela parte de uma
pulsao de diferenciacao e de explicitacao do conflito, ndo por advogar um
dissenso, mas por reconhecer que a proposicao de uma pacificacao dos mundos
corresponde, na verdade, ao exercicio da violéncia e da hegemonia de
determinados mundos sobre outros. Na mesma entrevista acima referida a Pedro

Cesarino, Ailton Krenak afirmou:

No6s podemos fazer paisagens, desmontar paisagens, tirar uma
montanha daqui, levar para 1a. Ora, essa técnica, essa eleicao da técnica
como um deus do pensamento do branco, foi tdo radical que esta
imprimindo neste lugar que nés compartilhamos, a Terra, uma marca tao
profunda que pode inviabilizar a nossa experiéncia de continuar vivendo
aqui, pelo menos da forma que os antigos humanos a conheceram... Essa
coisa de a Terra nos acolher, embalar os nossos sonhos, suprir as nossas
necessidades de alimentacao, de ter ar para respirar, de ter paisagens que
comovem, entendeu? Vamos passar a ser uma tUnica paisagem. Ora, se virar
Unica, entao nao é paisagem. A natureza da paisagem ¢é a pluralidade, a
diversidade, é a sucessao. As paisagens se sucedem, ou entao nao sao
paisagens. Quando n6s acabamos com todas as paisagens da Terra, nos
entramos em coma. (KRENAK, 2017, p. 66-67)

Podemos entender a paz perpétua de que fala Stengers também como o
estabelecimento da “Gnica paisagem” descrita por Krenak. Essa paz poderia,
ainda, ser qualificada enquanto pax, no sentido da Pax Romana — a afirmacao da
ordem e da seguranca interna sobre bases autoritarias e sob o impulso ecuménico
da romanizagao, processo que visa ao silenciamento das diferencas. Contra essa

pax, manifesta-se Krenak:

Se outros mundos sdo possiveis, entdo precisamos continuar a
perguntar sobre qual é a possibilidade de alianca entre esses mundos,
porque, se nao, eles serao sempre mundos divorciados. Precisamos pensar
na possibilidade de mundos que sejam intercambiaveis, que possam se
alternar em diferentes espacos e lugares, se nao as fronteiras vao continuar

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 543

ReVvista Eletrénica da
ANPHLAC
sendo a marca mais brutal, mais anti-humana. Precisamos vazar essas

fronteiras, feito uma peneira, para podermos transitar entre esses mundos.
(KRENAK, 2017, p. 70)

Nem toda paz, entretanto, é silenciamento da diferenca. Ou seja,
nem toda paz ¢é pax. O historiador Joao Gabriel Ascenso (2021c), ao estudar o
movimento indigena durante a ditadura militar brasileira, langou mao de dois
conceitos, como esforco de explicitacao de duas modalidades de acdo politica
distintas. Em primeiro lugar, h4 uma politica indigenista da pax colonial,
empreendida nao apenas pelo Estado brasileiro, mas por uma pluralidade de
agentes que inclui fazendeiros, exploradores de garimpo, empreiteiros de
estradas e hidrelétricas, e demais gestores de uma ideologia de “negac¢ao de outros
mundos”. Evidentemente, ndo se trata aqui de buscar a construcdo de uma
homogeneidade absoluta, mas de buscar o silenciamento da diferenca, através da
transformacao de diferencas étnicas em diferencas sociais (no caso, de indigenas
em trabalhadores precarizados) e da exploracdo capitalista dos mundos que
constituem o que o pensamento ocidental convencionou chamar de “natureza”.
A uma politica indigenista da pax colonial opde-se uma
cosmopolitica da paz provisoria, que compreende o movimento indigena
organizado a partir dos anos 1970 no Brasil, mas ndo se restringe a ele,
englobando diversas formas de articulacdo politica dessas comunidades. Essa paz
provisoria abarca necessariamente o conflito — no caso do movimento indigena,
nao porque se advogasse um embate aberto com o Estado brasileiro, mas porque
a propria reivindicacdo de uma autodeterminacao indigena acompanhada de uma
autogestao sobre as suas terras, enquanto essas mesmas terras eram concebidas
enquanto parte de um territério nacional (brasileiro), escancara um conflito que
nao se resolve em favor das comunidades indigenas de forma permanente.
A garantia da posicao ambigua dessas terras estabelece uma ponte entre
mundos diferentes que evita o embate direto (I6gica do wayamuu), instaurando
uma paz provisoria. Mas o conflito é sempre latente porque a existéncia de

comunidades autogestionadas continua sendo vista como uma ameaca a propria

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 544

@vista Eletronica da
ANPHLAC

existéncia do Estado nacional. Além disso, a busca pela garantia do direito a terra
parte de uma compreensao outra a respeito dos mundos que a constituem e das
relacoes que devem ser estabelecidas com eles. Por ndo serem, na maior parte das
veze, relacoes de exploracao em larga escala, elas sao consideradas primitivas, um
empecilho ao progresso. A paz provisoria, dessa forma, é estabelecida com a
consciéncia de que ela jamais estara dada: ele deve ser reatualizada
constantemente, através de novos acordos, ou eventualmente rompida com a

eclosao de novos conflitos. Ela demanda um esforco diplomatico ininterrupto.
Estudar os indigenas ou estudar com os indigenas?

Entender o exercicio da politica de diversos povos indigenas como um
exercicio de cosmopolitica, que nao nega o conflito mas caminha também para o
estabelecimento de pazes provisorias, pode nos ajudar de diferentes formas a
superar a tradicao epistemolégica eurocéntrica que vem informando as maneiras
ocidentais de compreender o mundo h4 cinco séculos. Isso porque esse exercicio
nega tanto o principio do evolucionismo (ja4 que nao ha fim da historia, paz
perpétua, civilizacdo a ser atingida ou conflitos definitivamente superados) como
aquele do dualismo, manifesto na separacdo West/Rest, natureza/cultura,
barbaro/civilizado e até mesmo sujeito/objeto.

E necessério ndo essencializar esses povos e entender que o seu
exercicio cosmopolitico se d4, também, em meio as estruturas modernas do
mundo em que vivemos. Trata-se, em grande medida, do estabelecimento de um
pensamento (e de uma agao politica) liminar, no sentido que Mignolo conferiu a
esse termo. Da busca de uma trans-modernidade, se recorrermos a categoria de
Dussel. De uma sensibilidade e de uma estética nepantla, ou ch’ixi, para
seguirmos os caminhos trilhados por Anzaldia e Cusicanqui. Do estabelecimento
de aliancas afetivas entre os varios mundos, inclusive aqueles nascidos na

modernidade, como refletiu Krenak, trazendo embates em uma légica guerreira

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 545

@vista Eletronica da
ANPHLAC
(hereamuu) ou pazes sempre renegociadas (wayamuu), se quisermos nos servir
dos conceitos Yanomami utilizados por Kopenawa.

O que se torna cada vez mais evidente é que, para que possamos de
fato descolonizar as nossas formas de saber — esforco nada recente, como espero
ter demonstrado até aqui —, nao é suficiente dedicar o foco da nossa analise a
grupos historicamente marginalizados: é fundamental nao os conceber apenas
como objetos de estudo, mas como sujeitos de conhecimento. Quando
constatamos que a separacao radical (abissal) entre sujeito e objeto é uma
invencdo moderna que legitimou a violéncia colonial em suas diversas facetas, é
necessario que a busca de superacao dessa dicotomia impregne a nossa propria
forma de fazer ciéncia. Em outras palavras: mais do que estudar os povos
indigenas, é fundamental que estudemos com os povos indigenas. Ailton Krenak
nos alerta sobre a dificuldade da realizacdo desse empreendimento pelos

“modernos”:

Se vocé ainda vive a cultura de um povo que nao perdeu a memoria
de fazer parte da natureza, vocé é herdeiro disso, nao precisa resgata-la,
mas se VOcé passou por essa experiéncia urbana intensa, de virar um
consumidor do planeta, a dificuldade de fazer o caminho de volta deve ser
muito maior. (KRENAK, 2020, p. 104)

De todo modo, esse esforco de ouvir e aprender com as vozes
marginalizadas da modernidade é fundamental, sendo parte do proprio exercicio
de Krenak em sua relacdo com a histéria dos diversos povos indigenas ao longo

ultimos séculos:

Como os povos originarios do Brasil lidaram com a colonizacao, que
queria acabar com o seu mundo? Quais estratégias esses povos utilizaram
para cruzar esse pesadelo e chegar ao século XXI ainda esperneando,
reivindicando e desafinando o coro dos contentes? Vi as diferentes
manobras que os nossos antepassados fizeram e me alimentei delas, da
criatividade e da poesia que inspirou a resisténcia desses povos. A
civilizagdo chamava aquela gente de barbaros e imprimiu uma guerra sem
fim contra eles, com o objetivo de transforma-los em civilizados que

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 546

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC
poderiam integrar o clube da humanidade. [...] As vezes, os antropblogos
limitam a compreensao dessa experiéncia, que nao é sb cultural. [...]
Quantos perceberam que essas estratégias s6 tinham como propoésito adiar
o fim do mundo? Eu nao inventei isso, mas me alimento da resisténcia
continuada desses povos, que guardam a memoéria profunda da terra,

aquilo que Eduardo Galeano chamou de Memoria do fogo [...]. (KRENAK,
2019, p. 28-29)

Gostaria de encerrar, dessa forma, propondo ao menos quatro direcoes em
que podemos seguir no sentido de construir uma pratica cientifica menos

colonial:

1) E importante que a superacio da dualidade “sujeito/objeto” nio apareca
apenas como um tema de pesquisa, mas como pratica nos trabalhos cientificos de
diferentes areas. Nao se trata de abrir mao do rigor cientifico na anélise das fontes
(principio que deve ser cada vez mais defendido em tempos de negacionismo da
ciéncia e de revisionismos reacionarios). Trata-se, isso sim, de conceber a
possibilidade desse rigor dentro de uma pratica cientifica que é, ela mesma,
politica e diplomatica, articulando mundos. Uma pratica em que os diversos
agentes envolvidos se afetam mutuamente, em que o pesquisador se permite
realizar sua pesquisa também através de sua subjetividade, permitindo-se
inclusive, por que nao?, ser estudado por aqueles que estuda, invertendo os

papeis classicos da epistemologia ocidental, “tornando-se onca”.

2) Da necessidade de que explicitemos o carater politico e diplomético do
fazer cientifico decorre a preméncia de que a maneira como analisamos os
processos historicos, cientificamente, nao negligencie o seu componente liminar,
fronteirico. O argumento de que a pesquisa sobre as sociedades humanas deve
insistir em rastrear acordos, negociacoes e trocas (deixando de lado as
explicacoes totalizantes) nao é recente. Entretanto, devemos insistir na
constatacao de que nao sao apenas os agentes humanos que participam desses

acordos, negociacoes e trocas. A diplomacia (bem ou malsucedida) se opera entre

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 547

@vista Eletronica da
ANPHLAC

varios mundos. A crise da pandemia de Covid-19 trouxe um ultimato sobre a
urgéncia de que entendamos os mundos que chamamos de “natureza” como
sujeitos cujas agoes escapam ao nosso controle. Para que possamos negociar com
eles diplomaticamente, é necessario deixar de lado a ideia de que eles devem
servir a nos, reconhecendo os seus proprios direitos segundo seus proprios
termos. Esse duro aprendizado que estamos tendo pode informar nao apenas as
nossas formas de nos comportarmos no presente, mas a nossa maneira de

interpretar eventos passados.

3) Ao estudarmos os eventos que conformaram o que chamamos de
histéria moderna — ou moderna/colonial, se quisermos recuperar a categoria dos
decoloniais —, nao podemos perder de vista que eles se relacionam, mais ou
menos explicitamente, a um processo de genocidio das populacoes indigenas
(entendidas aqui nao apenas como as sociedades indigenas americanas, mas
como o0s povos autdctones das diversas partes do mundo). Nao ha “direito dos
povos”, “antropocentrismo”, “direitos do homem e do cidadao”, “concerto das
nacoes” ou “declaracao universal de direitos humanos” que nao tenha como ponto
de fuga esse genocidio. E nao ha genocidio indigena separado de um processo de
ecocidio — de busca de construcio de uma “Gnica paisagem” que sirva a
exploracao capitalista, ou de uma “paisagem univoca”. A historia da modernidade
¢ a historia da marginalizacao e subalternizacdo dos mundos, e esses processos
devem ser estudados nao apenas em sua individualidade, mas em sua

interconexao e interdependéncia.

4) Finalmente, se os modernos Estados ocidentais se construiram em um
esforco de subalternizacao dos mundos, o fizeram também através da constante
dissimulacdo desse esforco, através do discurso da universalidade que
concorreria para o estabelecimento de uma paz perpétua — aqui entendida como

pax. Dessa forma, contar uma histéria que nao compactue com o colonialismo

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 548

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

pressupoe considerar a permanéncia do conflito (declarado ou virtual) como

condicao de existéncia da propria paz.

Em um tempo como o nosso, em que a ideia de fim do mundo saiu do
campo dos filmes de ficgao cientifica e previsoes proféticas e entrou na ordem do
dia, tornando-se pauta da ciéncia, da politica e do direito, negligenciar os
conflitos que estao postos pode ter consequéncias muito severas. No filme “Nao
olhe para cima”, de Adam McKay (2021), a iinica chance de salvar o planeta terra
de sua iminente destruicao é fazer com que a populacdo atenda aos apelos dos
cientistas e olhe para cima, se dando conta da chegada de um gigantesco meteoro,
agente n3o humano cuja ameaga n3o se poderia ignorar. O discurso das
autoridades de que tudo estaria bem — a dissimulacao do conflito — é justamente
o que o torna ainda mais potente, por impedir qualquer forma de negociacao. Que
anossa maneira de fazer ciéncia possa ser também, constantemente, um lembrete
de que precisamos olhar para cima, o que quer que estejamos estudando. Talvez,

dessa forma, nosso filme termine de maneira diferente.

Referéncias

ADORNO, Rolena. La discusion sobre la naturaliza del indio. In: PIZARRO, Ana
(Org.). América Latina: palavra, literatura e cultura, v. 1, A situacdo colonial. Sao
Paulo/Campinas: Memorial /UNICAMP, 1993.

ANZALDUA, Gloria. Borderlands/La frontera: the new mestiza. Sio Francisco:
Aunt Lute, 2007.

ASCENSO, Joao Gabriel da Silva. A paz. In: PELBART, Peter Pal; FERNANDES,
Ricardo Muniz (Coords.). Pandemia critica, Inverno. Sao Paulo: SESC/n-1
edicoes, 2021a.

ASCENSO, Joao Gabriel da Silva. Aliancas afetivas contra a tragédia da paisagem
univoca: um olhar sobre o pensamento de Ailton Krenak. Revista Wirapuru,

Santiago (Chile), n. 3, 2021b.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 549

@vista Eletronica da
ANPHLAC
ASCENSO, Joao Gabriel da Silva. “Como uma revoada de passaros”: uma historia
do movimento indigena na ditadura militar brasileira. Tese de doutorado
apresentada ao Programa de Pos-graduacao em Historia Social da Cultura da
PUC-Rio. Rio de Janeiro, 2021c.

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de
Ciéncia Politica, Brasilia, n. 11, mai.-ago. 2013.

BARBOSA, Muryatan Santana. Subaltern Studies: poés-colonialismo e
desconstrucao. In: DA MATA, Sérgio Ricardo; MOLLO, Helena Miranda;
VARELLA, Flavia Florentino (Orgs.). Anais do 3° Seminario Nacional de Historia
da Historiografia: aprender com a histéria? Ouro Preto: Edufop, 2009.
CASTRO, Eduardo Viveiros de. A inconstancia da alma selvagem. Sao Paulo:
Cosac Naify, 2002.

CASTRO-GOMEZ, Santiago. Ciéncias sociais, violéncia epistémica e o problema
da “invencao do outro”. In: LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber:
eurocentrismo e ciéncias sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires:
CLACSO, 2005.

CASTRO-GOMEZ, Santiago; MENDIETA, Eduardo. Introduccién: la
translocacion discursiva de Latinoamérica en tiempos de la globalizacion. In:
CASTRO-GOMEZ, Santiago; MENDIETA, Eduardo (Coords.). Teorias sin
disciplina: latinoamericanismo, poscolonialidad y globalizacion en debate.
México: Miguel Angel Porria, 1998.

COSTA, Sérgio. Desprovincializando a Sociologia. Revista Brasileira de Ciéncias
Sociais, Sao Paulo, v. 21, n. 60, 2006.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: una reflexion sobre practicas y
discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limon, 2010.

CUSICANQUI, Silvia Rivera; SANTOS, Boaventura de Sousa. Conversa del
mundo. Debate disponibilizado pelo Centro de Estudos Sociais (CES) da
Universidade de Coimbra, 2013. Transcricdio minha. Disponivel em:

<https://www.youtube.com/watch?v=xjgHfSrLnpU>. Acesso em: 06 set. 2017.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 550

@vista Eletronica da
ANPHLAC
DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER,
Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais,
perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

FERNANDES, Eunicia. “Ser afetado pelo mundo”: razao e sensibilidade na
tematica indigena. Anais do 9. Seminario Brasileiro de Historia da Historiografia,
Vitoria, 2016.

HERMANN, Nadja. A questdao do outro e o didlogo. Revista Brasileira de
Educacao, Rio de Janeiro, v. 19, n. 57, abr.-jun. 2014.

HERMANN, Nadja. Razao e sensibilidade: notas sobre a contribuicao do estético
para a ética. Educacao e Realidade, Porto Alegre, v. 27, n. 1, jan.-jun. 2002.
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xama
Yanomami. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2015.

KRENAK, Ailton. Aliancas vivas, entrevista realizada por Pedro Cesarino. In:
COHN, Sergio; KADIWEL, Idjahure (Orgs.). Ailton Krenak: Colecao Tembeta.
Rio de Janeiro: Azougue, 2017.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2019.

KRENAK, Ailton. A vida nao é util. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2020.
LANDER, Edgardo. Ciéncias sociais: saberes coloniais e eurocéntricos. In:
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias
sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.
MIGNOLO, Walter D. Pensamento liminar e diferenca colonial. In: MIGNOLO,
Walter D. Historias locais / projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e
pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003a.

MIGNOLO, Walter D. “Uma outra lingua”: mapas da linguistica, geografias
literarias, paisagens culturais. In: MIGNOLO, Walter D. Histoérias locais /
projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e pensamento liminar. Belo
Horizonte: Editora UFMG, 2003b.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1551

@vista Eletronica da
ANPHLAC
QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In:
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias
sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do Pensamento Abissal: das linhas
globais a uma ecologia de saberes. Revista Critica de Ciéncias Sociais, Coimbra,
n. 78, 2007.

STENGERS, Isabelle. A proposicido cosmopolitica. Revista do Instituto de
Estudos Brasileiros, Sao Paulo, n. 69, 2018.

SZTUTMAN, Renato. Um acontecimento cosmopolitico: o manifesto de

Kopenawa e a proposta de Stengers. Mundo Amazo6nico, Manaus, v. 10, n. 1, 2019.

Revista Eletrénica da
@AN PHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.514-551, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



