
                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 400 

Literatura indígena contemporânea no 
Brasil: Temporalidades avessas à 
modernidade e ao tempo hegemônico 
do colonizador 
 
Literatura indígena contemporánea en Brasil: 
temporalidades contrarias a la modernidad y al 
tiempo hegemónico del colonizador 

 
Henrique Pedro Bresolin 

 
 
Recebido em: 30/08/2025 
Aprovado em: 26/12/2025 

 

Resumo: Este artigo busca compreender o conceito de temporalidades 
indígenas, e de que maneira ele diverge da concepção linear do tempo trazida ao 
Brasil pela colonização europeia. Outro objetivo deste artigo é elencar de que 
maneira o conceito se demonstra na Literatura Indígena Brasileira 
Contemporânea, corrente literária consolidada nas décadas finais do século XX e 
em voga até hoje no Brasil. Também, busca-se oferecer reflexões com base em 
intelectuais latino americanos como Mario Pedrosa e Nestor Canclini, sobre a 
Arte Indígena e sua importância nesta oposição ao tempo do colonizador. Por fim, 
tento demonstrar de que maneira diferentes formas de perceber a relação entre o 
passado, presente e futuro podem contribuir para opções mais inclusivas e menos 
hierarquizadas de lidar com o tempo. 
 
Palavras-chave: Literatura brasileira; História indígena; Temporalidades. 
 
Resumen: El presente trabajo busca comprender el concepto de temporalidades 
indígenas y de qué manera este diverge de la concepción lineal del tiempo traída 
a Brasil por la colonización europea. Otro objetivo de este artículo es enumerar 
de qué manera dicho concepto se manifiesta en la Literatura Indígena Brasileña 
Contemporánea, corriente literaria consolidada en las décadas finales del siglo 
XX y vigente hasta hoy en Brasil. Asimismo, se busca ofrecer reflexiones basadas 
en intelectuales latinoamericanos como Mario Pedrosa y Néstor García Canclini 
sobre el Arte Indígena y su importancia en esta oposición al tiempo del 
colonizador. Por último, intento demostrar de qué manera diferentes formas de 

 
 Doutorando no Programa de Pós-Graduação em História Comparada da UFRJ, pesquisador do 
Labhim/UFRJ e bolsista CAPES. E- mail: bres.h@ufrj.br; ORCID: orcid.org/0000-0001-8729-
2074 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 401 

percibir la relación entre pasado, presente y futuro pueden contribuir a opciones 
más inclusivas y menos jerarquizadas de relacionarse con el tiempo. 
 
Palabras Clave: Literatura brasileña; Historia indígena; Temporalidades. 
 
 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 
de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 
 

 

Introdução – História dos conceitos e literatura como fonte histórica 

Este ensaio tenta entender paralelamente dois movimentos importantes: 

o conceito de temporalidade dentro de livros escritos por autores indígenas no 

Brasil do fim do século XX e início do XXI; e de que maneira o emprego dessas 

temporalidades se opõem à dominação ideológica trazida pelos colonizadores 

europeus no século XVI, presente em nossa sociedade até os dias de hoje. Nossa 

pergunta num primeiro momento seria “de que maneira os autores elencados 

sobrepõem, em suas obras, a sua visão do tempo acima da noção hegemônica de 

tempo trazido às Américas pela colonização europeia”? 

Também nos interessa a percepção de autores da américa latina para essa 

pergunta e de que maneira essa corrente literária pode ser compreendida como 

arte dentro das concepções culturais de um país em formação com diversas 

mudanças estruturais de sua esfera pública no século XX. 

Para tentar responder essa pergunta, o ponto de partida é a História dos 

Conceitos. Metodologia esta que não se limita apenas à análise dos significados 

das palavras, mas busca relacioná-las com as descontinuidades históricas e os 

contextos sociais em que foram geradas. Ela as conecta à experiência acumulada 

e aos horizontes de expectativas que cada conceito carrega. Essa abordagem que 

engloba aspectos culturais, pragmáticos e semânticos, proporciona um 

tratamento mais abrangente das ideias, indo além das esferas política e 

linguística, permitindo-nos examinar com maior clareza as mudanças e as 

identidades construídas pelos atores históricos (BENTIVOGLIO, 2010, p. 114).  



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 402 

A história dos conceitos é, em primeiro lugar, um método 
especializado da crítica de fontes que atenta para o emprego de 
termos relevantes do ponto de vista social e político e que analisa 
com particular empenho expressões fundamentais de conteúdo 
social e político (Koselleck, 2006, p. 103). 

 

Conforme Antônio Gil (2008), o método de análise de leitura das obras 

escolhidas que adotarei inicialmente é a interpretação dialética, pois ela “fornece 

as bases para uma interpretação dinâmica e totalizante da realidade, já que 

estabelece que os fatos sociais não podem ser entendidos quando considerados 

isoladamente, abstraídos de suas influências políticas, econômicas, culturais etc” 

(GIL, 2008, p. 57). 

A escolha da literatura como fonte histórica se deve pela riqueza de 

informações, detalhes e experiências que os livros pertencentes àquela corrente 

literária disponibilizam. E mais do que isso a possibilidade de compreensão da 

realidade histórica do indivíduo Indígena brasileiro que viveu nos últimos 40 

anos no país. 

De acordo com Pesavento (2004), o historiador precisa tomar a literatura 

não como produto isolado, mas como um resultado do tempo e espaço onde o 

autor estava inserido, onde a obra foi escrita e produzida. Candido (1985) se 

referia a estes filtros de análise como fatores intrínsecos (sua trama e universo) e 

extrínsecos (contexto social e temporal) da obra. Ou seja, tão importante quanto 

a obra em si, é necessário se atentar ao redor do autor e capturar a essência de 

onde e como ele escreve. “Portanto, recorrer à literatura para a produção do 

conhecimento histórico pressupõe uma reflexão sobre ela, problematizá-la e 

historicizá-la” (BORGES, 2010, p. 102-103).  

a proposta é historicizar a obra literária – seja ela conto, crônica, 
poesia ou romance -, inseri-la no movimento da sociedade, 
investigar as suas redes de interlocução social, destrinchar não a 
sua suposta autonomia em relação à sociedade, mas sim a forma 
como constrói ou representa a sua relação com a realidade social 
– algo que faz mesmo ao negar fazê-lo. (CHALHOUB, PEREIRA, 
1998. p. 7) 

 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 403 

A literatura enquanto documento é fruto de um processo histórico e 

cultural, que apresenta propriedades e etapas específicas de cada caso que 

precisam ser interrogados e analisados como qualquer outro documento. 

Entretanto, a literatura não é somente um refletor das demandas e 

acontecimentos sociais: “ele os transforma e combina, cria e devolve o produzido 

à sociedade”. (BORGES, 2010, p. 103). 

 

Temporalização de conceitos e Modernidade na Europa 

Buscando entender como a noção de tempo europeia se transformou em 

hegemônica, encontramos na modernidade europeia uma interpretação que pode 

direcionar nosso debate. Dessa forma, vamos prosseguir com Koselleck (2006) 

que trata sobre a transformação dos usos da história através do passar do tempo, 

iniciando seu raciocínio na idade moderna europeia, no século XVI.  

O conceito de Progresso, segundo Koselleck, exerce influência direta sob a 

transformação na maneira de se pensar a passagem do tempo na Europa tomada 

pela modernidade. Para explicar a “temporalização” dos conceitos, o autor utiliza 

da ideia de Progresso para demonstrar o quanto da formação de um novo conceito 

carrega consigo os sintomas e mentalidades de seu tempo histórico. Segundo o 

mesmo, a experiência do tempo na modernidade se diferencia do período 

histórico anterior pela abertura da categoria de “futuro”. 

Ideologicamente a Europa sai do medievo, período histórico que tinha sua 

forma de ver o tempo centrada na ideia de que o ser humano somente 

desempenhava um papel social e histórico em um roteiro superior desenhado por 

deus. Um conhecimento circular (como chama o autor) sobre o tempo, uma 

temporalidade que já estava prescrita por um ser cósmico e com um final único e 

totalizante, um final já fechado para todos. Assim, o futuro dentro da 

modernidade se torna o campo de realizações e de transformações: todos os 

caminhos apontam para o futuro como espaço a ser conquistado e colonizado, 

buscando as transformações e mudanças tão almejadas e anteriormente negadas 

por uma história antes predeterminada. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 404 

Essa quebra com o que o autor chama de conceito circular de tempo 

trazida pela Idade Moderna é marcado pela abertura de futuro (o futuro não é 

mais fechado, ou predeterminado. O futuro é conquistado dia a dia) e inaugura o 

que o autor chama de “tempo progressivo” ou “tempo linear”. O Progresso, o 

acúmulo é feito pensando num futuro, trazendo a possibilidade de alteração desse 

futuro pela mão humana. Dessa forma, seria como se todo o colonialismo europeu 

aplicado no mundo fosse justificado por essa “sede de futuro”. A modernidade 

inaugura também as grandes navegações (e a colonizações de continentes inteiros 

como Américas e África), causadas por europeus que viam assim um futuro 

construído por eles próprios como experiência principal deste tempo progressivo. 

Séculos após a exposição direta a esse tipo de experiência temporal, ao 

falar de um maior espaçamento das categorias meta-históricas propostas por 

Koselleck (espaço de experiência - passado e horizonte de expectativa - futuro) 

como sintoma do tempo histórico ocidental no século XX, François Hartog (2014) 

demonstra que existe uma recém percebida “aceleração” que assola a relação do 

ocidente com o tempo na modernidade, uma vez que o futuro é tido sempre como 

objetivo e resultado final. Se o futuro é o campo de resolução de todos os anseios 

humanos, neste contexto é natural que ele seja evocado à exaustão, provocando o 

que Hartog demonstra como essa busca incessante pelo futuro. 

Sob esta configuração de mentalidades que a Europa desenrola os 

empreendimentos da colonização e do imperialismo em outros continentes, 

principalmente na África e nas Américas desde o fim do século XV até o século 

XXI. Compreender como funcionava a mentalidade do colonizador nos ajuda a 

perceber principalmente quais são as diferenças entre eles e os sujeitos históricos 

que se tornaram os colonizados. Neste texto utilizo o conceito de Imperialismo 

saído da obra de Edward Said (2011): o imperialismo como continuidade dos 

processos formais de colonização, que tiveram que ser interrompidos no decorrer 

dos séculos. 

Neste período, demonstra Gersen Baniwa (2006) que na chegada dos 

europeus nas Américas na virada do século XV para o século XVI, estimativas 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 405 

demográficas indicavam que a região que viria a ser o Brasil era habitada por 5 

milhões de nativos originários, chamados Índios por um erro geográfico. “Após 

500 anos de massacre, escravidão, dominação e repressão cultural” (BANIWA, 

2006), os dados oficiais do IBGE1 em 2022 apontam 1,6 milhões indígenas no 

Brasil, o que corresponde a 0,83% da população total do país. 

Aqui, percebo ser um bom momento para incluir uma explicação sobre a 

escolha do termo “Tempo hegemônico” para classificar a noção de passagem do 

tempo europeia trazida ao Brasil pela relação colonizador-colonizado. Como 

demonstra Raymond Williams (2007), o termo “hegemonia” já não apenas 

classifica as relações políticas de predomínio da metrópole europeia na colônia 

que veio a ser o Brasil: “Isso equivale dizer que o termo não se limita a questões 

de controle político, mas busca descrever um predomínio mais geral que inclui 

(...) um modo particular de ver o mundo, a natureza humana e as relações” (p. 

200). 

Pensando a formação do Brasil nestes 500 anos enquanto resultado direto 

da colonização europeia, de acordo com Benedict Anderson (2008) temos que 

uma nação enquanto projeto é uma construção que apaga algumas questões para 

dar foco a outras. Em outras palavras, esta dinâmica de construção funciona com 

o apagamento de algumas histórias para permitir um destaque maior a outras. 

Na construção do Brasil enquanto Estado-Nação, a exclusão de uma história 

indígena para a inserção de uma história europeia, substituição inserida na 

narrativa histórica de um “descobrimento” do Brasil por europeus é o exemplo 

central deste caso em nossa análise. 

Segundo Hartog, a partir dos anos 1980 é perceptível, através de 

intelectuais e principalmente historiadores uma maior preocupação com o nosso 

próprio mundo, no tempo presente. Mais especificamente, segundo o autor, o 

próprio mundo os intima a pensar na ‘história do agora’. De acordo com 

 
1https://www.gov.br/povosindigenas/pt-br/assuntos/noticias/2024/10/ibge-divulga-novos-

dados-do-censo-indigena-de-2022. Acesso em jan. de 2025. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 406 

Habermas (1984), uma das maiores transformações da esfera pública ocidental 

veio especificamente após a segunda guerra, onde se criou uma cultura política 

independente, em que a esfera pública precisa de um arcabouço constitucional de 

garantia. 

Segundo Baniwa (2006), a abertura política principalmente no pós-

ditadura militar brasileira permitiu um cenário de consolidação do Movimento 

Indígena, oferta de políticas públicas específicas de transformação/valorização 

da identidade e cultura indígena. Momento este que o autor chama de 

“Etnogênese e reetnização: povos indígenas que por pressões políticas, 

econômicas ou religiosas foram forçados a negar a si sua cultura estão neste 

período reassumindo e recriando suas tradições” (BANIWA, 2001, p. 28-29). Este 

momento, na segunda metade do século XX no Brasil, permite então que a cultura 

e expressão Indígena volte a ser considerada, após séculos de negação sob a tutela 

europeia. Ocasionando que assim, no final do século XX e início do XXI, uma 

corrente literária formada unicamente por indígenas brasileiros pudesse aparecer 

e se consolidar enquanto expressão legítima de arte e cultura. 

 

Temporalidades Indígenas e as críticas à Modernidade 

As temporalidades indígenas são advindas de uma abordagem 

completamente diferente das temporalidades ocidentais e europeias (que são 

lugar-comum nos estudos sobre passagem do tempo em nossas universidades e 

centros de pesquisa brasileiros).  

Os tempos indígenas são ditados pela relação dos indivíduos com a 

natureza presente no seu cotidiano. Como exemplo dessa diferença, temos a 

concepção do passar do tempo das aldeias Guarani Mbyá, do Rio de Janeiro, que 

possuem divisões temporais como “o tempo da caça, o tempo da pesca, o tempo 

da criação, o tempo do casamento, o tempo da gestação” (DE BARROS; 

VENTRES, 2014). Essa própria relação com o passar do tempo influi diretamente 

na construção da identidade e na noção de pertencimento neste grupo étnico, o 

que dita comportamentos e percepções de realidade. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 407 

Ailton Krenak (2015) define a modernidade como uma monocultura de 

ideias que se apresenta como uma estrutura autorreferencial, auto subsistente e 

autônoma, não necessitando do outro da modernidade para crítica ou ajuda. Ele 

argumenta que a modernidade ocidental se configura como um mundo em si, que 

não abre espaço para colaborações externas, o que a torna acachapante e isolada. 

Além disso, segundo os autores Danner e Dorrico (2019), Krenak critica a 

relação entre modernidade e colonialismo, sugerindo que a modernidade não é 

apenas um processo de racionalização e universalização, mas também um 

fenômeno que se entrelaça com práticas coloniais. Ele aponta que a modernidade 

ocidental se sustenta em uma visão essencialista e naturalizada que marginaliza 

outras formas de conhecimento e existência, especialmente as indígenas, que são 

frequentemente vistas como "outros" em relação a essa modernidade. Essa crítica 

é fundamental para entender como a modernidade se impõe sobre outras culturas 

e como o colonialismo é uma extensão dessa lógica modernizadora. 

Segundo os autores Ana Regina Rêgo e Bruno Leal (2024), o pensamento 

de Ailton Krenak tensiona as ideias de Reinhart Koselleck ao questionar as 

categorias meta-históricas propostas por Koselleck, como "espaço de 

experiência" e "horizonte de expectativas". Krenak critica a perspectiva 

eurocêntrica de humanidade, que exclui e desumaniza outros povos, e apresenta 

uma visão mais inclusiva e respeitosa das relações entre humanos e não-

humanos, como animais e a natureza. 

Krenak destaca o valor da experiência e da memória na construção de 

vínculos e pertencimento, possibilitando inovação e criatividade, em contraste 

com a concepção linear e previsível do tempo típica da modernidade europeia. 

Ele argumenta que a experiência dos mais velhos, por exemplo, não limita, mas 

enriquece o presente e abre caminhos para o futuro, desafiando a ideia de um 

tempo "chapado" e linear, desenvolvida por Koselleck. 

Além disso, Krenak se posiciona como um "pensador da 

contemporaneidade", que, embora esteja inserido nos processos coloniais e 

globalizantes, mantém uma alteridade que lhe permite criticar essas dinâmicas e 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 408 

propor uma nova forma de entender o tempo e a história, que se opõe à narrativa 

única imposta pela modernidade. 

Nestor Canclini, antropólogo argentino nascido em 1939, em seu capitulo 

“Contradições latino-americanas: modernismo sem modernização” também 

apresenta a falta de sucesso ao tentar aplicar as noções de mercado europeias de 

arte moderna na américa latina do século XX, dadas as mais diferentes 

motivações. Desde a alta taxa de analfabetização no brasil na metade do século 

XX como fator impeditivo de consumo de literatura, até mesmo questões de 

mercado, e costumes. 

Canclini ajuda a nos situarmos em meio ao terreno da “modernização” da 

América latina e Brasil novecentista com sua hipótese central deste capítulo: 

“tivemos um modernismo exuberante com uma modernização deficiente” 

(CANCLINI, 2008, p. 131). O autor demonstra que, ao tentar replicar as mesmas 

condições de controle de Arte advindas da Europa na américa latina, experiências 

traumáticas advindas diretamente dos processos de colonização e imperialismo 

impediram que o cenário artístico do colonizador se repetisse na colônia.  

Este ponto de Canclini é importante para nossa análise, pois a diferença 

entre os conceitos de modernidade e modernização é chave para nossa leitura: 

enquanto a modernidade está ligada ao aspecto sociocultural, a modernização é 

vinculada ao aspecto econômico.  

O autor aprofunda nossos questionamentos sobre o atrito entre a cultura 

indígena e a cultura não indígena no Brasil do século XX. "Como entender o 

encontro do artesanato indígena com catálogos de arte de vanguarda sobre a 

mesa da televisão?", pergunta feita por ele, nos leva a refletir sobre esse não lugar 

entre o passado da tradição e modernização de moldes europeus que se aproxima. 

Segundo o autor, a América latina em sua maioria está neste entrelugar. Este 

espaço é ocupado devido a relação colônia x metrópole e existe porque as 

tradições ainda não se foram e a modernização não terminou de chegar. 

Mais uma hipótese de Canclini nos serve para repensar a presença do 

Brasil neste não lugar é a hipótese de que na américa Latina existe uma incerteza 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 409 

sobre o sentido e valor dos processos de modernização. Isso ocorre com uma 

“mistura” entre o tradicional e o moderno. 

 

Temporalidades inseridas na Literatura Indígena Brasileira 

Contemporânea 

A Literatura Indígena Brasileira Contemporânea é uma corrente literária 

nacional caracterizada como “um dos fenômenos político-culturais mais 

importantes de nossa esfera pública” que “se insere nessa dinâmica ampla de 

ativismo, militância e engajamento de minorias historicamente marginalizadas e 

invisibilizadas de nossa sociedade” (DORRICO, 2021). Com uma gama de autores 

que incluem Eliane Potiguara, Olivio Jekupe, Maria Kerexu, Aílton Krenak, 

Sulamy Katy, Ely Macuxi, Márcia Wayna Kambeba, Jaider Esbell, Daniel 

Munduruku, Graça Graúna, Kaka Werá e Auritha Tabajara o movimento 

literário visa representar a visão de mundo por intermédio dos próprios indígenas 

brasileiros, suas histórias, memórias, projeções de futuro e anseios de seu 

cotidiano. 

Sobre este movimento literário, e o que o mesmo representa para os 

indígenas do país, vemos com a autora Graça Graúna que 

A literatura indígena contemporânea é um lugar utópico (de 
sobrevivência), uma variante do épico tecido pela oralidade; um 
lugar de confluência de vozes silenciadas e exiladas (escritas), ao 
longo dos mais de 500 anos de colonização. Enraizada nas 
origens, a literatura indígena contemporânea vem se 
preservando na auto-história de seus autores e autoras e na 
recepção de um público-leitor diferenciado, isto é, uma minoria 
que semeia outras leituras possíveis no universo de poemas e 
prosas autóctones. (GRAÚNA, 2013, p. 15) 

 

Neste recorte, a partir da década de 1990 o movimento literário estudado 

aqui ganha tração e projeção nacional e internacional, culminando com a 

indicação e posse de Ailton Krenak na Academia Brasileira de Letras, em 2023. 

Tendo este pano de fundo de explicação para minha escolha de fonte histórica e 

recorte temporal, a seguir demonstro como analiso crítica e historicamente esta 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 410 

fonte. Isto é, com base em toda a bibliografia anteriormente apresentada, 

apresento as seguintes leituras sobre os livros desta corrente literária. 

No livro A Cura da Terra da autora Eliane Potiguara lançado em 2015 são 

percebidas já de início algumas aproximações com as terminologias descrita 

anteriormente. A autora é nascida no Rio de Janeiro. Em suas obras são notados 

os termos de Memória (ancestralidade, transmissão de historicidade) e 

experimentação de um desequilíbrio entre passado/futuro: 

A autora conta a história de Moína, uma indiazinha de oito anos 
que, como toda criança, adora se aconchegar nos braços da avó 
para ouvir suas histórias. A autora conta, de forma sensível, a 
história dessas personagens, que refletem sobre o presente e o 
passado e aprendem a olhar com otimismo para o futuro. A avó 
de Moína descreve como foi a colonização pelos estrangeiros, que 
mais queriam lucro, dominaram os antigos guerreiros indígenas 
e os tornaram escravos. (SOUSA, 2021, p. 7) 

 

No caso desta obra especificamente, a própria escolha por um roteiro que 

evidencie os conhecimentos ancestrais (representados aqui pela avó da 

protagonista) na construção da identidade da personagem já denota a 

importância dada ao passado e a memória por parte dos indígenas. E de certa 

forma ajuda a moldar as expectativas futuras da mesma forma: com base no 

passado comum dos indígenas, levando em conta a voz ancestral como guia de 

um mundo que já não era só seu: a introdução da cultura e visão dos Brancos 

como invasiva, dominadora, e escravizadora é igualmente forte na leitura. 

No livro “Ideias para adiar o fim do mundo”, lançado em 2019 por Aílton 

Krenak, autor nascido no Norte de Minas Gerais, encontramos uma abertura para 

analisar uma outra perspectiva da literatura indígena: a noção de não-

pertencimento a uma lógica capitalista, tecnicista e enviesada de destruição da 

Natureza e do mundo, considerados como uma entidade benevolente e não como 

recurso pelos indígenas. Esta quebra com o mundo ao qual pertencem, é uma 

chave de interpretação interessantíssima para nosso trabalho. Por mais 

benevolência que a Natureza tenha oferecido anteriormente, nossa relação de 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 411 

dominação e destruição com a mesma (advinda do capitalismo tecnicista) 

extinguirá, futuramente a existência de nós humanos.  

O autor oferece a perspectiva indígena de respeito e mutualidade com a 

natureza como uma das ideias para adiar o fim do mundo. Esta indicação de 

previsões pessimistas (e concretas) de futuro para a humanidade nos chama 

atenção e complementa o trabalho. Seu horizonte de expectativa mais uma vez é 

justificado por um espaço de experiência desarmonioso com entidades sagradas 

indígenas. A solução para este problema pode vir por intermédio da própria 

cultura e memória indígena, caso tenhamos (o mundo todo) a humildade de ouvi-

la. Aílton Krenak se tornou membro da Academia Brasileira de Letras, eleito em 

outubro de 2023. 

Na obra “O lugar do Saber” da autora Marcia Kambeba (2020), ao 

analisarmos o capítulo intitulado “O rio que corre em mim é um rio de memórias” 

compreendemos a importância da memória, do passado, do ancestral para sua 

cultura. O Rio que ela cita não como um ativo financeiro, mas sim como um ser 

dotado de intelecto, é o Rio Solimões, no estado de Tabatinga no Amazonas. 

Marcia Kambeba conta histórias suas de quando visitava o rio com sua família, 

como seu pai a ensinou a nadar nele e cita o poder de cura das águas em sua 

cultura. 

A autora ainda aponta quais medidas tomadas pelos seus pais e avós 

permitiram que ela continuasse conectada com sua origem indígena: Visitas 

frequentes à aldeia após se mudar para a cidade, rituais com plantas e ervas 

explicados para ela por sua avó e compreender as narrativas de seu pai. Na obra 

da autora, o ancestral é o norte explicador do cotidiano. Sua relação com a 

memória é de extrema importância para sua mensagem. 

Já o autor Jaider Esbell (nascido na Terra indígena Raposa – Serra do Sol 

em Roraima) tem sua relação com a memória e temporalidade enquanto 

terminologia da história entremeada com seu discurso poético, literário e político. 

Toda sua obra se recorta em torno da ligação entre o que se perpetuou como 

passado indígena do país e sua enorme diferença entre o que os indígenas 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 412 

esperavam do futuro. Neste trecho de um trabalho acadêmico de 2014 podemos 

perceber claramente isso no autor: 

Hoje, depois de muita luta, luta que já contabiliza mais de 
500 anos, os Makuxis podem olhar com firmeza para o futuro. 
Porém, quando fazem isso, com a mesma firmeza, ainda ouvem 
os lamentos dos ancestrais e a agonia da história recente. 
Doenças, assassinatos, violências de todos os tipos e humilhações 
continuam ecoando na memória. Quando o índio Makuxi dos 
dias atuais olha com firmeza, o futuro surge, turvo, mas surge. 
Essas mesmas passagens memoriais e sensitivas refletem no 
futuro, tão dolorosas quanto quando a atual política global 
continua a ameaçar a pouca conquista desse e de todos os povos 
originários do Brasil. (ESBELL, 2014, p. 16-17) 

  

Sua obra literária “Tardes de agosto, manhãs de setembro, noites de 

outubro”, lançada em 2013 reflete bastante esta ligação entre um passado de 

lamento e agonia e um futuro mais esperançoso, mas que de forma nenhuma 

pode ser separado do passado e esquecido, ou melhor ainda, o futuro será x 

porque o passado foi y. Este sintoma de correlação entre as temporalidades é 

crucial em sua obra. Esbell além de escritor era artista plástico, ativista político e 

teórico da arte indígena contemporânea. Ele faleceu no final de 2021, em São 

Paulo. 

 

Mario Pedrosa e sua visão da Arte Indígena no Brasil 

Mario Pedrosa foi um intelectual brasileiro nascido em 1900 e falecido em 

1981. Para além de sua formação no curso de direito e estudos no exterior, nos 

interessa aqui principalmente a figura de Mario enquanto crítico de arte e 

militante marxista, a ser desenvolvida por ele a partir da década de 20 do século 

XX. Seu primeiro exílio, no final da década de 30 se deve a perseguições políticas 

por suas publicações no jornal operário Luta de Classes, o qual fundou.  

Seu segundo exílio se deu no período da ditadura militar brasileira, onde 

se refugiou no Chile para seguir escrevendo sobre suas percepções críticas 

baseadas em suas experiências socialistas dentro e fora do Brasil. Entre vivências 

da militância política e sala de aula enquanto professor, dentro e fora do Brasil, 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 413 

pedrosa passou a nutrir interesse sobre a arte contemporânea e popular 

brasileira, assunto sobre o qual publicou em muitas obras no decorrer de sua 

carreira como crítico e intelectual. 

A face de Pedrosa que pode nos ajudar a compreender a corrente literária 

“Literatura Indígena Brasileira Contemporânea” é essa contida entre a crítica e a 

militância.  Ao perceber as movimentações da burguesia brasileira de apropriação 

e hegemonia no campo das artes, Pedrosa se colocou contrário a este movimento 

que buscava ditar rigorosamente a arte brasileira com parâmetros europeus, e seu 

suposto refinamento maior quando comparada com a arte autóctone do Brasil.  

Esta movimentação hegemônica das elites burguesas brasileiras, que 

detinham o controle não só das instituições artísticas, mas dos conceitos que 

determinavam uma manifestação enquanto artística ou não foi percebida por 

Pedrosa em meio a suas experiências de militância marxista. A lógica de 

dominação burguesa das instituições e correntes filosóficas tanto no exterior 

como no Brasil chamaram a atenção do autor que se colocou contrário a isso em 

sua práxis e publicações.  

Compreender, enquanto professor de História todo o passado colonial ao 

que o país foi exposto o ajudaram a formular teorias de superação deste cenário 

promovido pela dinâmica Colônia x Metrópole, e procurar desenvolver críticas 

para uma arte e cultura popular do Brasil. O fato de estar inserido no século XX, 

com todas as disputas de superação do status de colônia europeia trazidos pelo 

modernismo desenvolvido no período ajudam a situar o motivo de enxergar em 

Pedrosa uma boa justificativa do porquê analisar uma corrente literária do final 

deste século. 

Como indica Patrícia Correia em seu texto “Arte indígena, arte brasileira e 

a história a contrapelo de Mário Pedrosa” (2019), Pedrosa voltaria de seu segundo 

exílio em 1977 se declarando interessado pela cultura e arte indígena do Brasil 

após perceber no desenvolvimentismo e na crença do progresso, epistemologias 

em alta no século XX brasileiro, uma grande catástrofe. O autor indica que as 

maneiras de ver o mundo trazidas pelos indígenas teria muito a ensinar aos 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 414 

brasileiros, caso existisse a vontade de ouvi-los. Portanto, passou a organizar 

exposições e mostras sobre diferentes etnias indígenas do Brasil em grandes 

instituições museais e artísticas. 

Obviamente, o conhecimento histórico de Pedrosa sobre a condição 

colonial do Brasil e suas tentativas de superação (trazidas pela militância e 

orientação marxista) são a chave da diferença do mesmo para outros críticos de 

arte contemporâneos a ele. O conhecimento da condição indígena em meio a este 

cenário do Brasil também o ajudou a pensar sobre uma arte verdadeiramente 

popular inserida neste contexto de fuga das hegemonias ditadas pela burguesia. 

Como indica Correia, “Para Mario Pedrosa, a experiência da arte indígena 

pode desorganizar a história linear da arte nacional e seu fundamento no 

progresso, pois acende o que foi considerado esquecido, concluído ou superado, 

faz saltarem os seus “agoras” (CORREIA, 2019, p. 482). A autora ainda 

demonstra que, em meio ao cenário historiográfico sobre a arte no século XX 

brasileiro, pouquíssimas obras não consideravam a arte e cultura indígena como 

algo superado, encerrado e de caráter pouco colaborativo aos não indígenas. 

O panorama artístico e cultural do brasil, nesta época, era guiado pelas 

tendências colonizadoras europeias, que apesar de não ser mais oficialmente a 

metrópole, seguia a ditar regras nas antigas colônias através do imperialismo. Era 

guiado também por essa noção de progresso também europeia, desvinculando da 

cultura caráter e particularidades brasileiras, principalmente nas camadas mais 

populares. O entendimento sobre cultura e arte no Brasil do século XX se dava 

então como elitista e hegemônica baseada neste entendimento de que arte era 

somente algo vindo de fora, vindo das grandes metrópoles. 

O caráter de quebra dessa lógica apresentada pela arte indígena, noção 

inserida também na sua experiência marxista apresenta um autor que enxergava 

caminhos diferentes para o cenário artístico e cultural de um Brasil que não era 

mais oficialmente uma colônia passiva aos desejos da metrópole. 

As leituras de Pedrosa dos conceitos de “Arte Erudita”, “Arte Popular” e no 

caso indígena “Arte merece destaque também, pois elucida exatamente esta linha 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 415 

de raciocínio que demonstro. A leitura das lutas de classe dentro do contexto 

artístico brasileiro do século XX também passa pela nomeação dos conceitos e 

sua aplicação. 

"Na realidade, essa é uma diferença que aparece na época 
moderna. Na arte primitiva, nas pinturas rupestres das cavernas 
de Altamira, por exemplo, não podemos distinguir a parte 
reservada à arte erudita da parte que seria a arte popular. Pode-
se dizer o mesmo da arte egípcia, da arte pré-colombiana, ou da 
arte medieval, para citar outros exemplos. A diferenciação entre 
ambas nasce com a sociedade capitalista, com aformação da 
burguesia, com a divisão da sociedade em classes. Nela se 
expressa a dominação ideológica e de classes da burguesia (que 
se identifica com a arte erudita) sobre as classes dominadas e 
sobre a arte popular de origem camponesa ou proletária. É, 
portanto, natural analisar essa distinção dentro do contexto das 
lutas de classe." (PEDROSA, 2015) 

 

Esta distinção entre os conceitos explicita a “divisão” imposta na arte 

moderna no Brasil, claríssima ainda em 1980, quando o artigo mencionado foi 

publicado inicialmente. A arte enquanto aparelho ideológico da burguesia 

encontra em conceitos como esses sua base de sustentação. Talvez esta seja a 

denúncia de Pedrosa que mais nos ajude a compreender a literatura indígena 

como não só obras de arte, mas como corrente literária produzida por intelectuais 

indígenas que tenham muito a acrescentar ao debate público sobre arte e artistas 

verdadeiramente nacionais. “O artista só existe como produtor de arte erudita; 

quem faz arte popular não é artista, dificilmente um criador, mas apenas um 

artesão". (PEDROSA, 2015). 

A segunda metade do século XX no Brasil ainda teve experiências políticas 

negativas como a ditadura militar influenciando diretamente na vida dos 

indígenas no país. Como demonstra Correia,  

Assim, a fixação do índio no passado acaba por legitimar 
sua exclusão do presente; a arte indígena, como complexo de 
formas e relações vivas, perde toda efetividade e atualidade para 
a compreensão da arte brasileira, o que revela a marca da 
colonialidade em sua elaboração histórica. Decerto, essas leituras 
refletem a percepção de uma degradação irreversível das 
comunidades indígenas no país, exiladas de qualquer projeto 
nacional com o avançar do século XX e especificamente na época 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 416 

em que os livros são concebidos. No cerne das políticas 
desenvolvimentistas do regime militar brasileiro (1964-1985), 
uma série de ações reforçava essa gradual exclusão, como o Plano 
de Integração Nacional lançado em 1970 pelo governo do general 
Garrastazu Médici, que levou a abertura de estradas em terras 
indígenas e a instalação de programas de colonização da 
Amazônia, ou o projeto Radam Brasil, de 1975, que detectou 
jazidas minerais em terras indígenas, promovendo sua invasão 
pelo garimpo ilegal. (CORREIA, 2019, p. 489) 

  

Segundo a autora, os textos de Pedrosa publicados nos anos 60 e 70 do 

século XX apresentam um modo alternativo de elaboração desta relação de 

poder, em que a arte erudita seria superior a arte popular, e que a arte em si 

deveria ter um sentido ao se converter em capital com valores especulativos que 

fomentam o acúmulo de riqueza, que por si fomentam novos colonialismos. 

Ainda segundo Correia, Pedrosa propõe que sejam analisados conceitos e 

aplicações “artísticos contemporâneos com base em certos aspectos da arte 

indígena, o que significa que ele também propõe a compreensão da arte indígena 

com base em sua experiência da arte contemporânea no Brasil” (CORREIA, 2019, 

p. 491). 

 

Considerações Finais – Oposição ao tempo do colonizador 

Os autores Danner e Dorrico (2019) demonstram que o pensamento 

indígena tem um papel crucial na crítica à modernidade europeia, ao oferecer 

perspectivas que questionam e problematizam as bases da modernidade 

ocidental. Essa abordagem é essencial para compreender como a modernidade se 

constrói sobre a exclusão e marginalização de outras formas de saber e existir, 

especialmente aquelas das comunidades indígenas. 

Os mesmos defendem que o pensamento indígena não deve ser reduzido a 

uma curiosidade etnográfica ou uma forma de pré-filosofia. Pelo contrário, ele 

constitui uma voz ativa que desafia a visão eurocêntrica da modernidade. Nele, 

se tratam questões como colonialismo, resistência e autoafirmação, trazendo luz 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 417 

para as lutas políticas e culturais das comunidades indígenas para preservar sua 

identidade e direitos, outrora tomados. 

Durante sua palestra no Ciclo educativo do 20º Encontro de Escritores e 

Artistas Indígenas em 20242, o autor paraense Daniel Munduruku também 

traçou críticas severas ao modo de percepção de tempo europeu. O mesmo 

resumiu que o tempo ocidental é o tempo do relógio. Reduzido na frase “tempo é 

dinheiro”, comum ao modo capitalista de compreensão do mundo, este “tempo 

do relógio” centra todo a compreensão de mundo em uma categoria a qual não 

temos controle: o futuro. Perguntas comumente feitas as crianças como “o que 

vai ser quando crescer” não cabem no mundo indígena, pois a criança sabe que é 

e só pode ser criança, e o será de maneira plena naquele estágio da vida. 

Ainda na concepção de Munduruku, a visão indígena do tempo esbarra na 

natureza de forma indissociável. Ao utilizar as estações do ano para exemplificar 

sua ideia, Daniel aponta: cada estação é única em si mesma. Uma estação não 

anseia pela chaga da outra. O autor ainda reforça a visão circular do tempo 

(indígena) como alternativa a visão linear eurocêntrica, e afirma que para a 

mesma funcionar tem importância os ritos de passagem e a educação dos mais 

velhos dada para os mais novos.  

Em sua obra “Educação indígena: Do corpo, da mente e do espírito”, o 

autor aponta exatamente para o assunto discorrido neste evento, corroborando 

nossa ideia inicial de que existe uma oposição consciente e sistemática a noção de 

tempo trazido pelo colonizador europeu:  

Dizia ainda há pouco que na concepção do tempo indígena o 
presente é o único tempo real. O passado é memorial e o futuro 
uma especulação que quase não entra na esfera mental dos povos 
indígenas. Dizia isso para refletir como isso se choca 
frontalmente com a concepção linear, histórica que o ocidente 
desenvolveu. Para o homem pós-moderno o tempo passou a ter 
utilidade produtiva. A revolução industrial trouxe a tona a ideia 
de que “tempo é dinheiro”. Para o indígena, no entanto, o tempo 
é circular, holístico, de modo que vez ou outra os acontecimentos 

 
2 Evento intitulado: “A Literatura Indígena na Escola” - Ciclo educativo do 20º Encontro de 
Escritores e Artistas Indígenas em 2024, ocorrido no auditório Macunaíma do campus Gragoatá 
da Universidade Federal Fluminense, em Niterói, Rio de Janeiro no dia 6 de novembro de 2024. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 418 

se encontram sem, no entanto, se chocarem. O passado e o 
presente ganham dimensões semelhantes e se auto- reforçam 
mutuamente. Por isso o discurso indígena se apossa de 
elementos aparentemente distantes entre si, mas perfeitamente 
compreensíveis no contexto em que se encontram. 
(MUNDURUKU, 2009) 

 

Assim, o pensamento indígena estudado aqui tensiona a ideia de que a 

modernidade europeia foi um processo linear e universal, expondo suas 

contradições e limitações. Esse tipo de crítica contribui para a promoção de um 

diálogo mais inclusivo entre diferentes culturas e formas de conhecimento. O 

pensamento indígena se apresenta como uma ferramenta poderosa para desafiar 

narrativas dominantes e construir alternativas que valorizem a diversidade 

cultural e outras noções de passagem do tempo. 

 

Referências 

DANNER, Leno Francisco; Danner, Fernando; Dorrico, Julie. Educação, 
memória e resistência na literatura indígena brasileira contemporânea. Espaço 
Ameríndio, Porto Alegre, v. 15, n. 3, p. 229-251, set./dez. 2021. 

 
DE BARROS, A. M.; VENTRES, W. Temporalidade e memória indígena: desafios 
gnoseológicos na formação de professores guarani mbyá para escola diferenciada. 
Revista Tellus. [S. l.], n. 3, p. 109–123, 2014. 

 
DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco; CORREIA, Heloísa Helena 
Siqueira; DANNER, Fernando (Orgs.). Literatura Indígena Brasileira 
Contemporânea: Criação, Crítica e Recepção. Porto Alegre: Editora Fi, 
2018. Disponível em: https://www.editorafi.org/438indigena. Acesso em: 8 mar. 
2023. 

 
ESBELL, Jaider. Tardes de agosto, manhãs de setembro, noites de 
outubro. Boa Vista: edição do Autor, 2013. 

 
ESBELL, J.; OLIVEIRA, S.; PETRI, V.(orgs.). Memória e Cultura Makuxi. 
Santa Maria: Laboratório Corpus/PPGL/UFSM, 2014. E-book. Disponível em: 
https://www.ufsm.br/app/uploads/sites/771/2021/10/Memoria-e-Cultura-
Makuxi.pdf&ved=2ahUKEwjp7LH25ZiLAxV4RLgEHdpoH_gQFnoECBIQAQ&
usg=AOvVaw1yX43FdlSDb6THeAMqQkOw. Acesso em: 8 jun. 2023. 

 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 419 

GIL, Antônio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São 
Paulo: Atlas S.A., 2008. 

 
GRAÚNA, Graça. Contrapontos da Literatura Indígena Contemporânea 
no Brasil. Belo Horizonte, Mazza, 2013. 

 
HARTOG, François. Regimes de historicidade: presentismo e 
experiências do tempo. Tradução de Andréa S. de Menezes, Bruna Breffart, 
Camila R. Moraes, Maria Cristina de A. Silva e Maria Helena Martins. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2014. 

 
HABERMAS, Jürgen. Mudança estrutural da esfera pública. Tempo 
Brasileiro: Rio de Janeiro, 1984. 

 
KAMBEBA, Márcia Wayna. O lugar do saber. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. 
E-book. Disponível em: 
http://www.casaleiria.com.br/acervo/olma/olugardosaber/. Acesso em 25 mar. 
2024. 

 
KOSELLECK, Reinhart. Futuro Passado: Contribuição à semântica dos 
tempos históricos; tradução, Wilma Patrícia Maas, Carlos Almeida Pereira; 
revisão César Benjamin. Rio de Janeiro: Contraponto-Ed. PUC-Rio, 2006. 

 
KOSELLECK, R. “A temporalidade dos conceitos” In: História dos Conceitos. 
Rio de Janeiro: Contraponto, 2020. p.85-93. 

 
KOSELLECK, R. Uma História dos Conceitos: problemas teóricos e 
práticos. Estudos Históricos. Rio de Janeiro, vol.5, n.10, 1992, p.134-146. 

 
KRENAK, Ailton. 2019. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 85p. 

 
KRENAK, Ailton. Ailton Krenak. Organização de Sergio Cohn e de Idjahure 
Kadiwel. Coordenação de Kaká Werá. Rio de Janeiro: Azougue Editorial, 2017 
(Coleção Tembetá).  

 
KRENAK, Ailton. Encontros. Organização de Sergio Cohn. Rio de Janeiro: 
Azougue Editorial, 2015. 
 
MUNDURUKU, Daniel. Educação indígena: do corpo, da mente e do 
espírito. Revista Múltiplas Leituras, v. 2, n. 1, p. 21-29, jan. / jun. 2009. 
Disponível em: https://www.metodista.br/revistas/revistas-
metodista/index.php/ML/article/view/324. 

 
PESAVENTO, Sandra Jatahy. História & história cultural. Belo Horizonte: 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.400-420, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 420 

Autêntica, 2004. 

PEDROSA, Mário. Arte culta e arte popular. In: MAMMÌ, Lorenzo (org.). Mário 
Pedrosa: arte, ensaios. São Paulo: Cosac Naify, 2015. p. 537-550. 

PEDROSA, Mário. Discurso aos tupiniquins ou nambás. In: MAMMÌ, Lorenzo 
(org.). Mário Pedrosa: arte, ensaios. São Paulo: Cosac Naify, 2015. p. 551-
559. 

 
POTIGUARA, Eliane. A cura da Terra. São Paulo: Editora do Brasil, 2015.  

SAID, Edward. Cultura e imperialismo. Cia das Letras: São Paulo, 2011. 

SOUSA, Damiana Pereira de. A Literatura Indígena por Eliane Potiguara. 
XIV Encontro Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Geografia, [s. l.], 15 out. 
2021. 
 
SOUZA LEAL, B.; REGO, A. R. Entre Koselleck e Krenak: diálogos entre espaço 
de experiência, horizonte de expectativas e ancestralidade?. História da 
Historiografia: International Journal of Theory and History of 
Historiography, Ouro Preto, v. 17, p. 1–24, 2024. 
 
WILLIAMS, Raymond. “Hegemonia”. In: Palavras-chave. São Paulo: 
Boitempo, 2007. p. 199-201. 
 


