
                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 443 

SONHAR COMO MODO DE EXISTIR: 
EPISTEMOLOGIAS INDÍGENAS E A 
INSURGÊNCIA DOS SONHOS EM 
CONTEXTOS DE COLAPSO  
 
Dreaming as a way of being: Indigenous 
epistemologies and the insurgency of dreams in 
contexts of collapse  

 
 

Júlia Santana Paranhos 
 

 
Recebido em: 31/08/2025 
Aprovado em: 20/12/2025 

 

Resumo: O presente escrito se dedica à uma análise entre três obras, de autores 
indígenas e aliados, que possuem a categoria dos sonhos como forma substancial 
ao pensamento e a prática política de diferentes povos indígenas no Brasil. 
Buscamos nos ater às seguintes obras: "Das Profecias à Cura do Mundo" de 
Daniela Alarcon e Célia Tupinambá, capítulo três do livro "A gente precisa lutar 
de todas as formas: Povos indígenas e o enfrentamento da Covid-19 no Brasil”; 
“O espírito da floresta” de Bruce Albert e Davi Kopenawa; O desejo dos outros de 
Hanna Limulja. Concebemos a partir da leitura que os sonhos não operam como 
fantasias produzidas pelo inconsciente ou objetos subjetivos, contudo como 
práticas relacionais e epistemológicas, através das quais se elaboram resistências 
cosmológicas à colonialidade, ao colapso ambiental e à necropolítica do mundo 
contemporâneo. 
Palavras-chave: 1. Sonhos indígenas; 2. Cosmopolítica; 3. Epistemologias não-
ocidentais; 4. Necropolítica.  
 

 
 Mestranda no Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade Federal da Bahia, 
licenciada em História pela mesma instituição. Atualmente desenvolvendo a pesquisa intitulada: 
“Entre corpos castigados e dores registradas: uma leitura dos castigos corporais na história da 
educação brasileira colonial (Séc. XVI)”, financiada pela Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior (CAPES). Pesquisadora do Grupo de pesquisa História da Cultura 
Corporal, Educação, Esporte, Lazer, Meio Ambiente e Sociedade (HCEL). Professora da rede 
estadual de Pernambuco. Email: paranhosjulia@icloud.com. ORCID: https://orcid.org/0000-
0003-2869-5687. A autora agradece imensamente ao professor Felipe Sotto Maior Cruz (Felipe 
Tuxá) e aos colegas do semestre 2025.1 do componente PPGA0142 - Tópicos em Educação para 
as Relações Étnico-raciais: Vozes Indígenas, o qual suscitou e inspirou o presente escrito. 
 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 444 

Abstract: This paper is dedicated to an analysis of three works by indigenous 
authors and allies, which treat dreams as a substantial form of thought and 
political practice among different indigenous peoples in Brazil. We focus on the 
following works: ‘From Prophecies to Healing the World’ by Daniela Alarcon and 
Célia Tupinambá, chapter three of the book ‘We must fight in every way: 
Indigenous peoples and the fight against Covid-19 in Brazil’; ‘The spirit of the 
forest’ by Bruce Albert and Davi Kopenawa; The desire of others by Hanna 
Limulja. We understand from reading that dreams do not operate as fantasies 
produced by the unconscious or subjective objects, but rather as relational and 
epistemological practices through which cosmological resistance to coloniality, 
environmental collapse, and the necropolitics of the contemporary world are 
developed. 
Keywords: 1. Indigenous dreams; 2. Cosmopolitics; 3. Non-Western 
epistemologies; 4. Necropolitics.  
 
Introdução 
 

 Conforme a ciência histórica, pelo viés da micro-história do historiador 

Carlo Ginzburg, observa-se como visões, êxtases e sonhos em vigília dos 

andarilhos do bem compõem uma antropologia histórica, na qual o ato de sonhar 

informa conflitos sociais, cosmologias camponesas e estratégias inquisitoriais de 

tradução e normalização. Em estudo contemporâneo, análises acerca da 

Inglaterra moderna, como as de Janine Rivière, revelam o sonho como espaço de 

autogoverno afetivo, evidenciando a articulação entre devoção, medicina e 

jurisprudência da interioridade. Desse modo, numa perspectiva histórica, os 

sonhos não são “resíduos” do irracional, mas sim superfícies, indícios e rastros de 

inscrição onde se cruzam saberes, crenças e poderes.      

Na antropologia, os sonhos são arranjos que constituem não somente de 

maneira individual e subjetiva as manifestações da psiquê, mas mobilizam 

campos relacionais nos quais se revelam dimensões ontológicas, sociais e 

políticas. Para Claude Lévi-Strauss (1963), os sonhos operam na dimensão 

sistemática de significações e articulação de categorias cosmológicas que 

interligam o vivido e o imaginado, ou seja, o pensamento mítico.  

No campo da antropologia contemporânea houve a abertura para 

consolidar os sonhos como categoria epistêmica com Eduardo Viveiro de Castro 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 445 

(2002, p. 264, 288 e 415) que demonstrou no perspectivismo amazônico, sonhar 

é deslocar-se para o ponto de vista de outros sujeitos, sejam eles animais, 

espíritos ou encantados, em um exercício de tradução ontológica que redefine a 

relação entre humano e não-humano. Apesar de mobilizar clássicos, 

concordamos com Hanna Limulja (2022) a respeito da existência do desinteresse 

pela vida onírica por parte de muitos antropólogos. 

No mesmo fluxo da contemporaneidade, Philippe Descola (2016, p. 11-12) 

aponta que os sonhos vão além da dimensão psicológica e a relação com as 

experiências efetivas de interação entre regimes de existência. Ao se aprofundar 

no cotidiano dos achuar, Descola comenta acerca dos sonhos e suas respectivas 

significações na dinâmica social da comunidade achuar, destacando a 

importância de sonhar para nortear as atividades a serem desempenhadas no 

decorrer do dia1.  

Já as autoras Marisol de la Cadena (2024) e Isabelle Stengers (2010) 

localizam os sonhos no âmbito das cosmopolíticas, como formas de diplomacia 

entre mundos, em que nem todos os agentes compartilham as mesmas 

ontologias, mas todos participam da produção da realidade. Assim, o sonho se 

constitui como uma prática social distribuída, vinculada a corpos, territórios e 

coletivos, e como espaço de cosmopolítica no qual se articulam diagnósticos, 

curas, profecias e resistências que são passíveis de formular chaves analíticas 

para interpretar as crises ambientais em curso no mundo.  

Nos últimos anos que marcaram a transição do século XX rumo ao XXI, 

observa-se que é crescente a necessidade de nos ater aos cuidados relativos aos 

corpos ambientais e as suas pluralidades. Vem sendo anunciado o colapso 

ambiental que irá acometer as gerações futuras, os indícios e efeitos do colapso já 

são sentidos no tempo presente, conduzindo a uma crescente atenção no âmbito 

acadêmico às epistemologias indígenas como alternativas ontológicas e 

 
1
 Por exemplo, sonhar que pescavam um peixe era um bom sinal para ir à caça e, ao contrário, sonhar que 

matavam um caititu era um bom sinal para ir à pesca. Mas outros sonhos eram interpretados de maneira 

bem mais estranha (Descola, 2016, p. 12). 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 446 

cosmopolíticas para pensar o presente e o futuro. Entre essas epistemologias, o 

sonho emerge não como uma categoria simbólica ou poética, todavia como 

ferramenta de conhecimento, forma de orientação e ação política.   

Em meio às mudanças climáticas, as pandemias, o avanço do extrativismo 

predatório e a necropolítica global que evidenciam não apenas uma crise 

ambiental ou sanitária, contudo uma crise de modelo civilizatório, isto é, ao 

colonialismo e ao seu produto: A colonialidade. Diante da crise em curso rumo a 

um colapso, torna-se urgente escutar, conhecer e acolher outros modos de viver 

e resistir: É nesse contexto que devemos nos aproximar com vigor às 

epistemologias indígenas como alternativas radicais à colonialidade do saber, do 

poder e do habitar.  

As epistemologias indígenas não se limitam à inclusão de conteúdos 

culturais no repertório das ciências humanas, mas colocam em questão os 

próprios alicerces da racionalidade ocidental. Elas partem de outras relações 

entre corpo, território, tempo, natureza e espiritualidade, e não operam a cisão 

entre sujeito e objeto, razão e mito, humano e não humano. De acordo com 

Marisol de la Cadena (2024), trata-se de mundos que não compartilham os 

pressupostos da modernidade e que, por isso, devem ser abordados a partir de 

uma postura de escuta e tradução parcial, e não de assimilação.  

Além do mais a intelectualidade, pensamento e a proposição 

epistemológica indígena não deve ser lida como mera “complementação” dentro 

do arcabouço da ciência ocidental, muito pelo contrário, as epistemologias 

indígenas integram uma forte crítica ao pensamento intelectual ocidental que se 

entrelaçam à pretensões universalizantes, reproduzindo a colonialidade no 

pensamento científico.  

Ao propor os sonhos como chave analítica em meio aos colapsos e as crises 

enfrentadas pela humanidade no âmbito do século XXI, os povos indígenas, aqui 

representados por intelectuais de variadas comunidades, expõem a urgência de 

defender a floresta, em suma, os corpos ambientais e os xapiripë, mostrando que 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 447 

a continuidade da existência planetária depende de práticas xamânicas e oníricas 

que desafiam a divisão contemporânea entre natureza, cultura e sociabilidade.  

No cruzo da interdisciplinaridade que orienta o presente escrito, vejamos 

que na história das sensibilidades e das práticas oníricas, mobilizadas por autores 

como Jean-Claude Schmitt (2018 [1988]) e Carlo Ginzburg (1988 [1966]), 

deslocam radicalmente o eixo da análise: enquanto os historiadores europeus se 

debruçaram sobre como diferentes sociedades europeias codificaram e 

controlaram o sonho, os intelectuais indígenas mostram que sonhar é prática viva 

de diplomacia ontológica, com efeitos práticos sobre saúde, território, 

preservação e política para conter ou afastar colapsos tanto na dimensão 

material, bem como na dimensão simbólica. Nesse sentido, retomam e ampliam 

uma questão central da historiografia: como sociedades diversas se relacionam 

com o invisível e como essas práticas moldam formas de viver e de governar.      

 Na América Latina, intelectuais indígenas como Ailton Krenak, Davi 

Kopenawa, Felipe Tuxá, Márcia Wayna Kambeba, Geni Nuñez e Gersem Baniwa 

têm produzido e proposto uma filosofia que rompe com os padrões eurocêntricos, 

sendo enraizada na oralidade, na terra e na memória ancestral. Longe de um 

retorno a um passado cristalizado por narrativas românticas, essas vozes 

constroem alternativas contemporâneas para pensar o presente e o futuro a partir 

de cosmologias que articulam território, ancestralidade, espiritualidade e política 

de maneira indissociável e retroalimentadas entre si. 

 Em A queda do céu (2015), Kopenawa denuncia o avanço destrutivo da 

civilização branca e propõe a escuta dos xapiripë, espíritos da floresta que 

orientam o equilíbrio do mundo. Já Krenak (2020), ao propor que “a vida não é 

útil”, convoca uma ruptura com o tempo linear do progresso e convida a 

humanidade a desacelerar, sonhar e reaprender a viver com a Terra.  

Essas epistemologias desafiam a antropologia e as ciências sociais a 

repensarem sua própria posição. Para Eduardo Viveiros de Castro (2002), não se 

trata de estudar os povos indígenas como objetos, mas de aprender com eles como 

sujeitos de pensamento. Isso implica compreender que existem múltiplas 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 448 

ontologias e que as ontologias indígenas não são variações culturais de uma 

realidade universal, mas realidades outras, fundadas em relações específicas com 

o cosmos, os espíritos, os ancestrais e os seres não humanos.  

O afastamento do lugar de “objetos” da etnografia e a aproximação rumo a 

agência e autonomia nas bases da produção do conhecimento de cunho científico-

acadêmico, ainda não é satisfatória, todavia, tem avançado nos últimos anos com 

as políticas de ações afirmativas. O ponto reivindicado aqui é que os povos 

indígenas assumam o lugar de autores de teoria e por conseguinte sejam 

amplamente escutados e lidos no atual momento da reinvenção do pensamento 

crítico contemporâneo permeado por crises sanitárias, ambientais e 

civilizatórias. Por exemplo:  

 

Os Tupinambá da Serra do Padeiro compreendem que a pandemia se 
abateu sobre um mundo, de antemão, doente, em função de seu manejo 
profundamente equivocado pelo regime de vida dominante. 
Avassalando outras territorialidades e formas de viver, e 
desrespeitando os donos de lugares, humanos e não humanos, o 
capitalismo nos trouxe à emergência ambiental e à proliferação de 
pandemias  (Alarcon; Silva [Tupinambá], 2022, p. 158).  

 

Mobilizamos a categoria dos sonhos e evocamos para o debate e análise o 

pensamento dos intelectuais Davi Kopenawa, Glicéria Tupinambá e dos aliados 

Bruce Albert, Daniela Alarcon e Hannah Limulja que abordam os sonhos como 

chave analítica que compõem a epistemologia indígena que emerge como 

alternativa ontológica e cosmopolítica, que não somente enfrentam e resistem à 

colonialidade, contudo oferecem novos horizontes de vida.  

Para a História, abrem a possibilidade de reinscrever os sonhos e 

cosmologias como parte das práticas sociais que moldaram o passado e ainda 

configuram o presente. Para a antropologia, instituem um convite à coautoria, ao 

deslocamento e à abertura para múltiplos mundos possíveis. Em tempos de 

colapso, essas vozes indígenas não falam apenas de si mesmas: falam da 

necessidade de reconfigurar o próprio destino humano, a partir de epistemologias 

sonhadas.   



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 449 

 Do ponto de vista cosmopolítico, concordamos com Isabelle Stengers 

(2005) que propõe a ideia de “cosmopolítica” como forma de composição entre 

mundos heterogêneos, em que nenhum tem o privilégio de determinar o que é o 

mundo comum. Tal abordagem é consonante com as práticas políticas de muitos 

povos indígenas, que não separam política de espiritualidade, corpo de terra, cura 

de resistência.  

Como mostram as retomadas de terra dos Tupinambá da Bahia (Alarcon; 

Glicéria, 2021), ou as assembleias xamânicas dos Yanomami (Albert; Kopenawa, 

2015), trata-se de práticas que encarnam epistemologias do cuidado, da escuta e 

da interdependência que culminam no equilíbrio entre os corpos. Referente às 

epistemologias do cuidado, Aurora Baniwa (2019) de forma sensível discorre 

sobre a importância da manutenção dos saberes do cuidar que integram uma 

tradição preservada por mulheres indígenas e que diante a colonização corre o 

risco de se perder, conforme pontua que:  

 
O processo de cuidados com o corpo de mulheres mostra, em meio a 
várias violações de direito de uso e práticas culturais, formas de 
resistência, e acredito que isso  acontece não só nas mulheres Baniwa, 
como em outros povos indígenas. A perda cultural desencadeada pela 
colonização é incalculável, muito da nossa formação como mulheres e 
conhecimentos morreu, e corremos o risco de termos perdas das que 
ainda mantemos. Dessa maneira, retomando, especificamente, o tema 
da colonização sobre as mulheres indígenas, poderíamos  dizer  que  a  
civilização,  baseada  em  impor  conhecimento  do  outro sobre outro, 
impôs o fim de cuidados específico de mulheres com seu o corpo a 
invisibilização de produção de   conhecimento, fazendo com que a 
mulher indígena não tivesse sua própria história de resistência (Aurora 
[Baniwa], 2019, p. 113-114).   

 

Portanto, as epistemologias indígenas não são apenas repositórios de 

saber tradicional, mas propostas de reconfiguração do mundo. Elas oferecem 

horizontes de futuro que não passam pela expansão do capital, da técnica ou da 

lógica de mercado, mas pela restauração de vínculos, pela reciprocidade e pela 

atenção à vida em suas múltiplas expressões. Escutar essas epistemologias é, 

hoje, uma tarefa ética e política inadiável, não para salvá-las, mas porque talvez 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 450 

seja nelas que esteja guardada a possibilidade de adiar o fim do mundo, como 

dizem os próprios sonhadores. 

 

Ciência, mundos e resistências em sonho 

 

 Continuando com a noção de cosmopolítica, agora conforme como 

elaborada por Marisol de la Cadena (2024) em Seres-terra: Cosmopolíticas em 

mundos andinos, oferece-nos uma chave teórica potente para compreender o 

papel dos sonhos nas ontologias indígenas aqui analisadas. De la Cadena (2024, 

p. 166) argumenta que povos indígenas, como os runakuna andinos, não apenas 

reivindicam direitos sobre a terra, mas o fazem em articulação com entidades que 

são também sujeitos, tais como as montanhas, os lagos e os espíritos do território. 

São os chamados seres-terra, cuja existência e agência não podem ser plenamente 

captadas pelas gramáticas da política moderna, baseada na separação entre 

natureza e cultura. 

 Partindo de três obras que, baseados em diferentes contextos indígenas, 

situam o sonho como central na organização da vida e da resistência: o texto 

etnográfico de Daniela Alarcon e Glicéria Jesus da Silva sobre os Tupinambá; o 

testemunho xamânico de Davi Kopenawa; e a etnografia de Hanna Limulja sobre 

os sonhos Yanomami, nos propomos a evidenciar como essas vozes indígenas e 

aliadas propõem o sonho como prática política, relacional e cosmológica diante 

de um mundo em ruína.  

Em Seres-terra, Marisol de la Cadena (2024), propõe que muitos povos 

indígenas não apenas pensam “com a natureza”, mas pensam “com os mundos”, 

mundos que incluem entidades mais-que-humanas, como montanhas que 

sentem, rios que falam, florestas que sonham. Os sonhos operam como interfaces 

sensíveis entre mundos múltiplos, mundos estes compostos por humanos e não-

humanos que se relacionam de forma co-constitutiva. E assim, partindo deste 

viés nos propomos a analisar os sonhos como categoria e ferramenta de 

conhecimento, forma de orientação e ação política.  



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 451 

Nesse sentido, os sonhos não são somente veículos carregados de signos, 

significados e símbolos, mas também formas de interação entre múltiplas 

entidades que participam da composição do mundo. Conforme De la Cadena, as 

ontologias indígenas envolvem seres que não cabem no mundo moderno (2024, 

p. 148-149) e que, por isso, tensionam o universalismo epistemológico da 

modernidade. São seres-terra, que não se separam da paisagem, do tempo e da 

memória, e que agem politicamente, embora fora da estrutura institucional e 

governamental reconhecida pelo formalismo estatal.  

Aplicado aos contextos analisados neste artigo, o sonho emerge como um 

dos modos pelos quais esses seres-terra se manifestam, aconselham, alertam, 

curam e conduzem decisões políticas coletivas. Sonhar, nesse registro, é escutar 

a floresta, o rio, o encantado, o ancestral, e participar de uma política que é 

também ecológica, espiritual e territorial. Trata-se de uma cosmopolítica vivida, 

em que a imaginação onírica não é fuga, mas um campo de negociação e 

coabitação entre mundos que recusam ser traduzidos por uma única 

racionalidade. 

 

Entre encantados e epidemias: o sonho como escudo e guia 

Tupinambá 

 

 Ao contrário, ela atualiza um padrão histórico de violência biológica 

associada à colonialidade, que desde o início da invasão europeia devastou 

populações originárias através de epidemias como varíola, sarampo, gripe e, mais 

recentemente, malária e hepatites. Nas bandas da América Portuguesa, os vetores 

das novas moléstias foram os colonos e jesuítas, estima-se que nos idos de 1550 

no Recôncavo da Bahia, durante a missão jesuítica de catequizar, cerca de 37 mil 

corpos indígenas sucumbiram por conta da varíola, restando apenas 3 mil 

sujeitos extremamente fragilizados, conforme delimitou Darcy Ribeiro (2015, p. 

41).  



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 452 

Como analisou Alfred Métraux ao estudar as Terras Baixas da América do 

Sul, os povos indígenas foram sistematicamente atingidos por “epidemias 

coloniais”, mais precisamente por epidemias de varíola após a interação com os 

franceses e portugueses (Métraux, 1948, p. 97). Nota-se que as epidemias não 

apenas dizimaram vidas, mas também ameaçaram os próprios tecidos 

cosmológicos e sociopolíticos desses povos.  

No caso dos Tupinambá da Serra do Padeiro, essa memória de 

adoecimento não é um dado do passado, mas uma presença ativa na experiência 

do presente. A pandemia de Covid-19 foi lida e enfrentada não apenas como uma 

emergência sanitária, mas como uma continuidade das guerras biológicas 

coloniais. Esse entendimento mobiliza saberes ancestrais que conectam saúde, 

território e espiritualidade.   

A escrita colaborativa de Alarcon e Glicéria na obra A gente precisa lutar 

de todas as formas: Povos indígenas e o enfrentamento da Covid-19 no Brasil, 

revela que, nesse contexto, os sonhos se tornaram dispositivos centrais na 

formulação de estratégias de cuidado coletivo. Para além dos Tupinambá, outros 

povos indígenas as fronteiras entre o visível e o invisível, entre humanos e não-

humanos, são fluídas e permeáveis. Assim, os sonhos não são experiências 

internas ou subjetivas, mas encontros efetivos com agentes do mundo que no caso 

dos Tupinambá se dão pelos seres encantados.  

Esses encantados são sujeitos ativos que intervêm na política da aldeia, 

orientando desde decisões de fechamento territorial até práticas de cura e 

proteção. As profecias oníricas que antecederam a chegada do vírus foram 

fundamentais para a mobilização das “correntes”, sejam barreiras físicas, bem 

como simbólicas que regulam o trânsito entre a aldeia e o exterior. A escuta dos 

sonhos não se limita à prevenção da doença, mas faz parte de uma cosmopolítica 

mais ampla, na qual o equilíbrio do território, a pureza das águas e o manejo dos 

alimentos estão diretamente ligados à saúde coletiva.  

Autores como João Pacheco de Oliveira (2016, p. 245-256) destacam que 

os processos de retomada territorial são também processos de retomada de 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 453 

mundos, de sistemas de saúde próprios, de práticas agrícolas, de línguas e de 

vínculos espirituais. No enfrentamento da Covid-19, os Tupinambá da Serra do 

Padeiro acionaram esses repertórios históricos de resistência, que incluem tanto 

o fechamento das fronteiras físicas quanto a ativação de redes espirituais através 

dos sonhos, rezas e aconselhamentos dos mais velhos. Vejamos como o cuidado 

foi sendo meticulosamente articulado e reforçado: 

Os Tupinambá sabiam da gravidade do cenário: havia anos os 
encantados, em quem confiam para determinar o rumo de suas ações, 
avisavam o que estava por vir. Por meio de incorporações, avisos em 
sonhos, recados transmitidos na vigília, sinais ou mensagens mediadas 
pelo pajé, essas entidades se comunicam cotidianamente com os 
indígenas. As profecias ou visões, como observaremos, somavam-se à 
memória viva das epidemias do passado. Era preciso agir rápido 
(Alarcon; Silva [Tupinambá], 2022, p. 139-140). 

 Em consonância, Eduardo Viveiros de Castro (1996, p. 117) aponta que nas 

ontologias ameríndias o mundo é habitado por sujeitos de diferentes espécies, e 

que a comunicação interespécie, que inclui sonhos, visões, sinais e significações, 

não é uma exceção, mas uma regra ontológica. Assim, quando os Tupinambá 

sonham com os encantados, não estão interpretando metáforas, mas acessando 

informações cruciais sobre o estado do mundo, os perigos iminentes e as 

intervenções necessárias para a manutenção da vida.  

Em meio ao cenário de incertezas que permeou o mundo diante da 

pandemia de Covid-19, Glicéria colocou em prática a elaboração do manto 

sagrado Tupinambá. Manto este que é de suma importância para memória e 

cultura dos Tupinambá, utilizado também como artefato de cura, por um longo 

tempo exemplares do manto sagrado estiveram fora do seio do povo, expostos 

como acervo e sob a guarda de museus como o Museu Nacional da Dinamarca e 

o Museu do Quai Branly. Por meio de sonhos, Glicéria foi orientada pelos 

encantados. 

Em fevereiro de 2020, Glicéria começou a elaborar o manto, informada 
pelo contato direto com a peça no Quai Branly e por suas pesquisas 
acerca de outros mantos; ela foi capaz de identificar os pontos da trama 
de ao menos três. Segredos revelados em sonho também compõem o 
arcabouço de conhecimentos reunidos nos últimos anos. Na 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 454 

quarentena, ela acionou as bibliotecas vivas da aldeia (Alarcon; Silva 
[Tupinambá], 2022, p. 157).   

Nota-se as duas dimensões da utilização dos sonhos como epistemologia 

que nortearam em momentos cruciais do povo da Serra do Padeiro. A primeira 

dimensão como política do cuidado, anunciando as medidas de precaução que 

deveriam ser tomadas face o colapso pandêmico, medidas essas que poderiam ser 

adotadas em outros contextos de vida em comunidade, ainda destacamos a 

insuficiente ação do governo da Bahia no âmbito da prevenção, proteção e 

tratamento da Covid-19, conforme Alarcon e Silva (2022), apenas no começo de 

junho de 2020, o governo baiano iniciou a distribuição de máscaras de proteção 

focada nos povos indígenas, desse modo, não é equivocado afirmar que a 

cosmopolítica atrelada a epistemologia dos sonhos atuaram de forma eficaz para 

preservar os indígenas Tupinambá e os não indígenas da Serra do Padeiro.  

A segunda dimensão se dá através do encanto guiando a produção do 

manto sagrado, manifestando-se por meio dos sonhos, sendo os encantados no 

plano dos seres espirituais (não-humanos) e no plano terreno, onde Glicéria 

Tupinambá teceu relações de confluências com anciões da comunidade 

(humanos), sendo eles guardiões de certos encantos da técnica.      

No contexto da pandemia e de outras crises sanitárias que os acometeram 

ao longo da história, os sonhos não são apenas mecanismos de enfrentamento 

simbólico e mítico, mas instrumentos práticos de governo, cuidado e resistência, 

ou seja, são mecanismo que compõem a cosmopolítica. Além disso, os sonhos 

configuram uma forma de epidemiologia indígena, em que as relações com os 

encantados, com a terra e com os ancestrais são tão fundamentais quanto 

qualquer intervenção biomédica.  

Em tempos de colapso, a escuta dos sonhos se torna, para os Tupinambá, 

uma prática vital de reorganização do mundo e de defesa dos seus modos de 

existir. Desde o século XVI, epidemias funcionaram como instrumentos de 

extermínio de populações indígenas. Entretanto, a análise das respostas oníricas 

à Covid-19 mostra que as práticas de cura, profecia e proteção territorial não se 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 455 

esgotaram, elas permanecem como recursos históricos de sobrevivência e 

reinvenção. 

O potente registro de Daniela Alarcon e Glicéria Silva no capítulo “Das 

profecias à cura do mundo: território, autonomia e a mobilização dos 

Tupinambá da Serra do Padeiro, sul da Bahia, em face da Covid-19” no livro A 

gente precisa lutar de todas as formas: Povos indígenas e o enfrentamento da 

Covid-19 no Brasil, demostra como os Tupinambá da Serra do Padeiro utilizam 

dos sonhos como mediações entre os encantados que orientam a vida em 

comunidade. Durante a pandemia, os sonhos proféticos guiaram ações concretas 

como o fechamento de barreiras sanitárias, uso de ervas e reorganização 

comunitária. O sonho, nesse contexto, é epistemologia, memória, história e 

cosmopolítica territorial.  

 

Sonhar com o outro: afetos, desejos e alianças entre mundos 

 

Na obra O desejo dos outros, Hanna Limulja oferece uma etnografia 

inovadora dos sonhos entre os Yanomami, deslocando o foco da experiência 

exclusivamente xamânica para o âmbito das relações cotidianas. Ao registrar os 

sonhos de crianças, moças, jovens, homens, mulheres, anciões etc., Limulja 

(2022), demonstra que os sonhos não são monopólio dos xamãs, mas sim práticas 

sociais distribuídas, que operam como mediações entre humanos, animais, 

espíritos e outros seres. 

O sonho também tem uma dimensão política. É pelos sonhos que os 
xapiri pë podem intervir, seja para proteger os Yanomami dos apelos 
incessantes de seus parentes mortos, seja para defender a floresta da 
cobiça dos brancos. Enquanto estes últimos continuarem sonhando 
consigo mesmos, nunca serão capazes de compreender as palavras que 
vêm da floresta (Limulja, 2022, p. 32). 

Os sonhos, nesse contexto, revelam desejos, alianças, tensões e afetos que 

atravessam a vida social Yanomami. Diferente da concepção ocidental que 

associa os sonhos ao inconsciente ou à subjetividade isolada, aqui eles são 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 456 

experiências profundamente relacionais. Como sugerem Viveiros de Castro 

(1996) e Descola (2023 [2005]), nas ontologias ameríndias o mundo é composto 

por sujeitos de múltiplas espécies, cujas intenções e desejos precisam ser 

constantemente interpretados, negociados e equilibrados. 

Limulja evidência que, nos sonhos, os Yanomami acessam os desejos de 

outros, sejam eles humanos ou não-humanos. Essa diplomacia onírica permite 

não apenas interpretar eventos futuros ou perigos, mas também regular relações 

sociais, evitar conflitos, fortalecer alianças e compreender os sinais do mundo. 

“Tudo o que ocorre no sonho é considerado como algo que aconteceu ou que 

poderá acontecer. E, a depender do conteúdo onírico, isso pode afetar a vida de 

quem sonhou ou mesmo de toda a comunidade” (2022, p. 34). Desse modo, 

compreendemos ao refletir com Hanna Limulja que o sonho, se configura como 

uma tecnologia social e sensível de negociação e cuidado.  

Tomamos como referencial o conceito de “cosmopolítica” desenvolvido 

por Isabelle Stengers (2005) e aprofundado por Marisol de la Cadena (2024, p. 

391-392), na medida em que reconhece que nem todos os agentes que compõem 

o mundo compartilham das mesmas ontologias. O sonho, para os Yanomami 

interlocutores de Limulja, é um espaço no qual diferentes regimes de existência 

se encontram e se comunicam, muitas vezes sem possibilidade de tradução total 

ou de ampla partilha, mas ainda assim com efeitos concretos sobre a vida. 

 Ao propor um espaço-tempo dos sonhos em perspectiva Yanomami em O 

desejo dos outros, Limulja nos conecta a um mundo que somente pode ser 

acessado no cair do dia, durante a noite, uma vez que na cosmovisão “o dia dos 

vivos equivale à noite das imagens – mortos, xapiri pë etc. –, que não podem ser 

vistas pelos vivos durante o dia, exceto pelos xamãs” (2022, p. 39)2.  

 
2
 No caso das visões dos mortos e xapiri pë que na luz do dia apenas podem ser avistados pelo xamã, 

recorremos como exemplo ao estudo de Janet Chernela (1993, p. 130-134 e 138) que aborda certas visões 

e sonhos de xamãs desempenham um papel crucial na vida social, espiritual e política dos Wanano. Sendo 

assim, as visões e sonhos xamânicos são instrumentos analíticos que anunciam os prélios de feitiçarias e 

perigo que ameaçam o equilíbrio da comunidade, além do mais, tais instrumentos analíticos atuam como 

fonte de orientação para rituais de cura e exorcismo.       



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 457 

E por mencionar tempo, devemos realizar o exercício de lembrar que os 

sonhos não seguem uma matriz linear temporal3, comumente circunscrita em 

moldes ocidentais. A teoria do conhecimento onírica Yanomami rompe com a 

ideia de que o corpo que vive o cotidiano não é o mesmo do corpo que vive, 

experimenta e protagoniza os sonhos, estabelecendo que sonho e cotidiano se 

retroalimentam.  

Que possamos absorver a epistemologia dos Yanomami ao proporem que 

ato o de dormir não significa apenas descansar o corpo, o sonhar não é uma 

experiência individual e que “a noite é o dia de tudo que não possui um corpo 

físico” (Limulja, 2022, p. 40). A epistemologia dos sonhos Yanomami endossa as 

formas de conhecer, sentir e perceber dependem dos fluxos transitórios entre os 

mundos, da escuta dos outros e da diplomacia onírica como prática cotidiana. 

Sonhar com o outro e escutar o sonho do outro são proposições de grande estima 

e sensibilidade em tempos de crises das mais variadas ordens. Desta forma, a 

corrente epistemologia revela que o conhecimento não é posse da razão 

discursiva, todavia se constrói em redes tecidas de afetos, imagens e presenças. 

Sonhar é elaborar diagnósticos, orientar decisões políticas e curar corpos, sejam 

eles humanos ou não-humanos.   

Observa-se que diferentemente dos Tupinambá, para os Yanomami não há 

um caráter essencialmente profético nos sonhos4, deste modo, evidenciando uma 

política do sensível no modo de organização e bem-estar social pautando o 

coletivo. Em outra faceta, pensadores como Janet Chernela (1993), em seu 

trabalho a respeito dos povos amazônicos, lança o olhar para a dimensão 

pedagógica dos sonhos, eles transmitem conhecimentos narrativos e xamânicos 

que orientam as práticas em comunidade.  

 
3
 Conforme Elizabeth Pissolato (2025) delimita, os “sonhos  ameríndios deslocam tanto a noção linear de 

tempo quanto  recusam as abordagens com foco em processos cognitivos” (p. 175).  
4
 Limulja pontua que “o sonho yanomami, longe de se constituir como uma profecia irremediável, diz 

respeito a temas e a circunstâncias que podem ser contornados [...] Tais eventos oníricos não se referem 

nunca a fatos irremediáveis, mas, antes, a situações que o sonhador consegue manobrar em estado de vigília, 

para impedir que o infortúnio aconteça.” (2022, p. 44 e 54).  



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 458 

Pelo mesmo caminho, Peter Gow (1991, p. 184), em sua etnografia entre os 

Piro, destaca que o sonho atua como meio de aprender a viver no mundo 

relacional da Amazônia, evidenciando seu caráter de “tecnologia da memória e 

do afeto”. Esses aportes reforçam o que vem sendo pautado no diálogo com 

Limulja: entre os Yanomami, sonhar não é experiência individual, contudo uma 

forma de atualização e circulação de saberes coletivos.  

Os sonhos também compõem o repertório dos modos de sociabilidade e 

socialização entre os Yanomami: 

[...] não há um momento dedicado exclusivamente à contação de 
sonhos, da mesma forma que não existe um momento para a contação 
de mitos. Aliás, os mitos são conhecidos, fundamentalmente, por terem 
sido sonhados. Os Yanomami costumam contar seus sonhos de forma 
espontânea assim que despertam, ainda deitados na rede. Quem ouve 
são os parentes nas redes próximas, ao redor do mesmo fogo, em geral 
o cônjuge, os filhos, às vezes algum outro parente [...] Para além dessa 
esfera do núcleo familiar, há os sonhos contados no centro da casa 
coletiva e que passam a ser do conhecimento de todos. O sonho tornado 
público pode se referir a alguma coisa que ponha em risco o bem-estar 
da comunidade (Limulja, 2022, p. 43-44).   

 Notamos, em diálogo com Hanna Limulja, que através da socialização dos 

sonhos é possível perceber em qual fase da vida que se encontra um indivíduo5, 

pessoas adultas com um certo grau de maturidade narram suas atividades 

oníricas com mais riquezas de detalhes e geralmente são propícios a terem sonhos 

mais longos. Os mais jovens contam os sonhos de forma mais rápida sem 

adentrar ou fornecer muitos detalhes, ou por não possuírem certa maturidade e 

desenvoltura ou por vergonha daqueles que são mais velhos, já as crianças não 

falam, não por serem silenciadas, mas sim por não saberem se articular 

oralmente. O que poderia indicar facilmente os sonhos como marcador social 

entre os Yanomami, tendo em vista a forma de interagir no hereamu ao longo do 

tempo.  

 
5
 “Socializar os sonhos permite que as pessoas os memorizem, ou quem sabe elas os memorizem para poder 

contá-los” (idem, p. 59), logo, quanto maior a capacidade de memorização, maior o nível de maturidade, 

levando em consideração que “a memória e a desenvoltura para contar um sonho são habilidades 

desenvolvidas ao longo de uma vida inteira” (idem).   



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 459 

Há, porém, outro motivo para que os Yanomami façam questão de contar 

seus sonhos, ou de pelo menos dizer que sonham muito: o sonho é concebido 

como uma forma de conhecimento, logo a pessoa que tem uma atividade onírica 

intensa é considerada sábia (Limulja, 2022, p. 59). 

Assim, os sonhos Yanomami, tal como analisados por Limulja, revelam 

uma cosmopolítica pautada nas sensibilidades, em que escutar o desejo dos 

outros, sejam humanos, animais, espíritos ou fenômenos naturais. A escuta é a 

condição fundamental para viver bem, proteger o território e sustentar a vida. 

Trata-se de uma diplomacia cotidiana, não institucionalizada, que atua no nível 

dos afetos, das imagens e das presenças que se revelam nas experiências oníricas. 

Hanna Limulja aprofunda o sonho como prática cotidiana e relacional entre os 

Yanomami.  

Diferente do foco xamânico, ela analisa sonhos como espaços de 

negociação entre humanos, animais e espíritos. O sonho revela desejos, disputas, 

alianças e formas de lidar com o outro,  humano ou não humano, revelando uma 

política do sensível. Outrora, Michael Taussig (1993) enfatizou o sonho como 

território do sensível e do mágico, uma arena de imaginação política que se 

contrapõe às racionalidades hegemônicas do capitalismo moderno. 

Em meio ao fluxo intenso de crises e colapsos globais, a epistemologia dos 

sonhos Yanomami nos oferta uma inspiração poderosa, uma vez que os sonhos 

evidenciam uma forma de conhecer o outro que afasta as preposições de dualismo 

moderno entre realidade e imaginação. Conforme Limulja destrincha, sonhar é 

se relacionar e dialogar com outros seres. Sempre operando no movimento de 

escuta e diálogo, ou seja, um exercício de alteridade, indispensável em tempos as 

crises ambientais escancaram a interdependência entre espécies e ecossistemas.   

 

Os xapiripë sonham a floresta: xamanismo e cosmopolítica 

Yanomami 

 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 460 

 Em O espírito da floresta, Davi Kopenawa e Bruce Albert constroem uma 

das mais densas reflexões sobre o papel do sonho na cosmologia Yanomami. Para 

os Yanomami, sonhar é uma prática vital que permite acessar os xapiripë, os 

espíritos da floresta, e compreender a saúde do mundo. O sonho não é uma 

experiência subjetiva, mas uma forma de ver, escutar e aprender com o cosmos. 

Como afirma Kopenawa, é no sonho que os xamãs sobem aos céus, veem os 

espíritos dançando sobre as montanhas e escutam os ensinamentos que lhes 

permitem proteger tanto as pessoas quanto a floresta.  

Sonhar, nesse contexto, é um ato de cuidado, de conexão e de manutenção 

dos equilíbrios do mundo. Os xapiripë não são meras representações espirituais, 

sobretudo seres que sustentam a floresta e, portanto, a própria possibilidade de 

vida. A destruição do território, operada pelo avanço do garimpo, da mineração e 

da derrubada das matas, não destrói apenas recursos materiais, a destruição, as 

crises e os colapsos dissolvem a própria rede de existência que conecta humanos, 

não-humanos e espíritos. 

Essa perspectiva dialoga diretamente com as críticas de Rita Segato (2021) 

à colonialidade, que desarticula os vínculos entre corpos, territórios e 

cosmologias. Para os Yanomami, conforme descreve Kopenawa, a xawara, ou 

seja, a fumaça venenosa da destruição, não é apenas metáfora de doença, mas a 

expressão sensível da morte do mundo promovida pelo extrativismo colonial que 

ao mesmo tempo esvazia os signos e significados da confluência entre corpos, 

limitando a floresta a algo deslocado da dita “civilização”. Tomemos como 

horizonte outra concepção: 

Para os Yanomami, a “terra-floresta” urihi a não é de nenhuma maneira 
um espaço exterior à sociedade, cenário mudo e inerte das atividades 
humanas e simples campo de recursos cujo domínio se deveria 
controlar. Trata-se mais de uma vasta entidade viva dotada, como todas 
as outras, de uma imagem-essência (utupë a) a que os xamãs chamam 
Urihinari a ( Kopenawa; Albert, 2023, p. 42). 

Nos sonhos, os xamãs Yanomami encontram alertas e instruções para agir. 

Aprendem quais plantas curam, quais cantos afastam os males, quais espíritos 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 461 

devem ser convocados. Essa prática não é isolada no plano espiritual, mas uma 

forma ativa de governança ecológica, de diplomacia interespécie e de resistência 

ontológica. 

[...] os xamãs são capazes de assumir o papel de interlocutores ativos no 
diálogo transespecífico; sobretudo, eles são capazes de voltar para 
contar a história, algo que os leigos dificilmente podem fazer. O 
encontro ou o intercâmbio de perspectivas é um processo perigoso, e 
uma arte política- uma diplomacia. Se o 'multiculturalismo' ocidental é 
o relativismo como política pública, o perspectivismo xamânico ame- 
ríndio é o multinaturalismo como política cósmica (Viveiros de Castro, 
2002, p. 358). 

 

 Assim, em O espírito da floresta, sonhar se afirma como uma tecnologia 

ontológica, epistêmica e política, através da qual os Yanomami não apenas 

mantêm a floresta viva, mas também constroem uma luta frente ao colapso 

imposto pela modernidade. A queda do céu, tão anunciada nos sonhos de 

Kopenawa, é tanto um diagnóstico das forças destrutivas quanto um chamado à 

escuta e à ação, possível apenas para aqueles que sabem sonhar com e pela 

floresta.  

Em A queda do céu, Davi Kopenawa, em diálogo com Bruce Albert, oferece 

uma das mais poderosas descrições etnográficas e cosmológicas sobre o papel dos 

sonhos na vida Yanomami. Para os Yanomami, sonhar não é uma experiência 

subjetiva ou psicológica, mas um modo de acesso aos xapiripë, os espíritos da 

floresta, que revelam os estados de saúde do mundo, da floresta e dos humanos. 

Ao mesmo tempo que o pensamento de Rita Segato (2021, p. 128) oferece 

uma lente crucial para compreender essa resistência ontológica. Segato 

argumenta que o colonialismo opera não apenas pela expropriação dos 

territórios, mas também pela destruição dos vínculos que sustentam mundos, 

vínculos entre corpos, territórios e espiritualidades.  

Cabe lançar um olhar relacionando com a afirmativa de Marcel Mauss 

quando pontua que “corpo, alma, sociedade tudo se mistura” (2003 [1950], p. 

336). Sendo assim, a partir da concepção de Mauss, elaboramos que ao 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 462 

compreendermos que os vínculos entre humanos e não-humanos são 

responsáveis por manter o equilíbrio e a sintonia em uma relação baseada em 

trocas, logo qualquer interação inapropriada, como é o caso da devastação 

ambiental, nos afeta diretamente. A devastação da floresta Yanomami é, assim, 

não apenas um ataque ao meio ambiente, mas um ataque ontológico que busca 

desarticular os sistemas de sentido, de significados e de existência que sustentam 

aquele mundo.6  

Reparemos que os sonhos na cosmopolítica Yanomami são mais do que 

narrativas espirituais, são ferramentas de manejo do mundo, de diagnóstico das 

crises e de mobilização dos xapiripë para reequilibrar as forças do cosmos. A 

queda do céu, como alerta Kopenawa, não é uma metáfora: é um evento real, 

visível para aqueles que sabem sonhar, escutar os espíritos da floresta e resistir 

às forças destrutivas do mundo colonial. 

Da mesma maneira, a insurreição dos xamãs yanomami contra nossa 
avidez compulsiva pela mercadoria e sua advertência profética contra a 
devastação da floresta e a queda do céu tendem, cada vez mais, no atual 
contexto de desastre climático do mundo industrial, a “assumir uma 
perturbadora literalidade ecológica” (Kopenawa; Albert, 2023, p. 154). 

A concepção dos sonhos dos xamãs como epistemologia vem ressoando 

nos debates clássicos na antropologia sobre o papel do xamanismo como 

tecnologia ontológica e política. À vista disto, faz-se necessário pontuar que 

enquanto Hanna Limulja se debruça nos sonhos yanomami em uma dinâmica 

cotidiana, onde os sonhos a noite são referenciais que orientam o desenrolar do 

dia a ser vivido e trabalhado daqueles que convivem coletivamente compondo a 

organização social da comunidade, Davi Kopenawa e Bruce Albert se dedicam aos 

sonhos dos líderes espirituais.  

 
6
 Segato nos chama atenção para outra faceta que deve ser considerada ao tratarmos da empreitada colonial 

promovendo o massivo desgaste dos corpos ambientais. A faceta do racismo epistêmico “que não é nem 

mais nem menos que a faceta relacional de um mundo eurocêntrico. Eurocentrismo e racismo epistêmico 

são apenas dois nomes para o mesmo gesto colonial” (2021, p. 60). Diante disso, não seria inadequado 

sugerir que eurocentrismo e racismo epistêmico são facetas que retroalimentam o fluxo colonial e seus 

desdobramentos, ou seja, a colonialidade.  



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 463 

Dando continuidade ao pensamento, em A queda do céu, Davi Kopenawa, 

em diálogo com Bruce Albert, oferece uma das mais amplas descrições 

etnográficas e cosmológicas sobre o papel dos sonhos na vida yanomami. Para os 

Yanomami, sonhar não é uma experiência subjetiva ou psicológica, mas um modo 

de acesso aos xapiripë, os espíritos da floresta, que revelam os estados de saúde 

do mundo, da floresta e dos humanos.  

Os sonhos dos xamãs são o meio pelo qual se constrói e se mantém a ordem 

do mundo. Como observa Kopenawa, é através do sonho que os xamãs veem os 

espíritos da floresta, aprendem com eles e recebem orientações para proteger a 

comunidade contra ameaças visíveis, como as doenças e invisíveis, como os 

efeitos do desmatamento, da mineração e do garimpo. A fumaça da destruição, 

chamada de xawara, é percebida pelos Yanomami como uma epidemia espiritual 

e ambiental, resultado direto da predação dos brancos sobre a floresta. 

Essa concepção ecoa debates clássicos na antropologia sobre o papel do 

xamanismo como tecnologia ontológica e política, como é discutido por Eduardo 

Viveiros de Castro (2002, p. 342 e 358). Para o autor, o xamanismo não é uma 

prática mística isolada, mas uma prática cosmopolítica que permite a circulação 

entre mundos, estabelecendo acordos, curas e proteções.  

Se no pensamento moderno as crises costumam ser conduzidas através de 

soluções técnicas e de maneira sectária, na epistemologia Yanomami as respostas 

se dão a partir de uma série de acordos tecidos com múltiplos agentes que 

transitam entre Urihi a e o plano dos espíritos. Os sonhos xamânicos são também 

práticas de resistência ontológica frente ao avanço do garimpo fortemente ligado 

ao capitalismo extrativista — herança do colonialismo, são igualmente respostas 

diretas a violência estrutural. A destruição da floresta não é percebida somente 

como devastação ambiental, mas como colapso dos vínculos entre humanos e 

não-humanos, entre corpos e espíritos. Desse modo, proteger a floresta é proteger 

a si mesmo e ao outro, pois a existência não se separa do território, da terra-

floresta. 

 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 464 

Considerações finais 

 

As obras analisadas neste artigo desafiam e convidam as ciências 

humanas, principalmente a antropologia, a repensarem seus próprios 

parâmetros epistemológicos. Elas não apenas descrevem práticas oníricas 

indígenas, mas propõem o sonho como categoria analítica legítima, capaz de 

expandir os horizontes da teoria antropológica contemporânea.   

 Primeiramente, os sonhos são apresentados como experiências 

ontológicas e relacionais que transcendem o dualismo sujeito/objeto. Em vez de 

serem interpretados como manifestações internas ou psicológicas, os sonhos aqui 

analisados são modos de comunicação, mediação e ação entre humanos e não-

humanos, entre mundos visíveis e invisíveis. Essa perspectiva desafia a ontologia 

moderna e se alinha com os debates recentes sobre perspectivismo e 

multinaturalismo ameríndio e cosmopolíticas, vide, Viveiros de Castro e Isabelle 

Stengers.   

 Por conseguinte, os sonhos são mostrados como formas de produção de 

conhecimento e de governo coletivo. Nos casos Tupinambá e Yanomami, sonhar 

é um modo de tomar decisões políticas, de prever crises, de curar, de organizar o 

cotidiano e de manter o equilíbrio cosmológico. Assim, a antropologia é chamada 

a considerar os sonhos não apenas como objetos de estudo, mas como formas de 

teoria, modos de pensar o mundo, construir alianças e intervir na realidade. Além 

disso, as análises mostram que os sonhos estão profundamente vinculados ao 

território e ao corpo coletivo, operando como fios que ligam a saúde da terra à 

saúde da comunidade. Isso contribui para os estudos sobre saúde indígena, 

ecologia política e antropologia da vida e da morte.   

O reconhecimento dos sonhos como prática epistêmica e cosmológica 

exige que a antropologia desloque suas hierarquias do saber, valorizando os 

modos indígenas de narrar, curar e imaginar mundos. Isso implica um 

compromisso ético e político com o pluralismo ontológico, rompendo com a 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 465 

lógica da tradução domesticadora e abrindo espaço para a coautoria intelectual 

com os povos indígenas. 

Diante da intensificação das catástrofes ambientais, sanitárias e 

existenciais que atravessam o tempo presente, este artigo reafirma uma 

proposição radical, é preciso reaprender a sonhar. Mas não qualquer sonho,  

trata-se do sonho como prática de escuta, de resistência e de criação de mundos, 

como nos ensinam os Tupinambá e os Yanomami. Sonhar, aqui, não é evadir-se 

da realidade, é confrontá-la com outra lógica, outro tempo, outro pacto com a 

Terra contra a cronologia da morte imposta pelo capitalismo extrativista balizado 

pela colonialidade. Os sonhos apontam um tempo circular, ancestral e porvir. 

Eles ligam corpos e territórios, espíritos e decisões políticas, saberes e afetos. 

A política do sonho, conforme analisada ao longo deste artigo, não se limita 

ao plano cosmológico nem se esgota no registro etnográfico. Ela se inscreve no 

tempo presente como prática cosmopolítica concreta, mobilizada em processos 

coletivos que articulam e entrecruzam território, espiritualidade e ação política. 

Retomadas de terras, assembleias xamânicas, marchas indígenas e denúncias 

internacionais contra o garimpo e o desmatamento são atravessadas por sonhos, 

visões e orientações espirituais que informam decisões coletivas e reconfiguram 

os modos de composição do comum.  

Na conjuntura atual brasileira, há a recusa indígena às temporalidades 

coloniais, afirmada por regimes de tempo nos quais sonho, ancestralidade e 

porvir se encontram e retroalimentam, como é o caso da luta contra o marco 

temporal face ao Estado permeado pela colonialidade. Nesses contextos, o sonho 

não opera como experiência subjetiva ou privada, mas como prática pública de 

conhecimento, por meio da qual se produzem diagnósticos sobre o estado do 

mundo, se reconhecem ameaças ontológicas e se constroem alianças entre 

humanos e não-humanos frente à necropolítica do capitalismo extrativista. 

Os sonhos operam, assim, como dispositivos de atualização política das 

cosmologias indígenas, instaurando uma temporalidade na qual ancestralidade e 

presente se co-implicam, e na qual memória, ação e território não se separam. Ao 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 466 

reinscrever a política do sonho no horizonte das lutas contemporâneas, os povos 

indígenas delimitam a diferença ontológica de seus mundos e a legitimidade de 

outros regimes de existência e de governo da vida. Nessa chave analítica, sonhar 

constitui um modo de existir, uma prática ontológica e cosmopolítica que 

sustenta a continuidade da vida em um mundo marcado pelo colapso ambiental, 

pela violência colonial persistente e pela recusa de um único princípio de 

realidade.   

Por fim, se as ciências humanas quiserem continuar a ser relevantes diante 

da crise civilizatória, ela deve deixar-se contaminar por esses sonhos. Deve 

escutar, não para traduzir ou interpretar, mas para ser deslocada. Pois, com base 

nas leituras analisadas, aprendemos com os xamãs que não é a floresta que 

precisa de salvação,  somos nós que precisamos aprender, com humildade, a 

habitar um mundo sonhado por outros. As cosmologias indígenas mostram que 

sonhar é manter o mundo vivo. Diante da pandemia, do colapso climático e do 

esgotamento existencial promovido pela modernidade ocidental, os sonhos como 

ação, memória e futuro nos oferecem caminhos não apenas de resistência, mas 

de reconstrução. Os sonhos, consoante as palavras de Ailton Krenak, não adiam 

o fim: eles convocam o recomeço. 

 

 

 

 

  



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 467 

Referências 

ALARCON, Daniela Fernandes; SILVA, Glicéria Jesus. Das profecias à cura do 
mundo: território, autonomia e a mobilização dos Tupinambá da Serra do 
Padeiro, sul da Bahia, em face da Covid-19. In: ALARCON, Daniela Fernandes; 
PONTES, Ana Lúcia de Moura; CRUZ, Felipe Sotto Maior; SANTOS, Ricardo 
Ventura. (Org.). A gente precisa lutar de todas as formas: povos indígenas 
e o enfrentamento da Covid-19 no Brasil. 1ed. São Paulo/ Rio de Janeiro: 
Hucitec/Abrasco, 2022, p. 131-165. 

AURORA, Braulina. A Colonização sobre as mulheres indígenas: Reflexões sobre 
cuidado com o corpo. Revista de Estudos em Relações Interétnicas | 
Interethnica, [S. l.], v. 22, n. 1, p. 109–115, 2019. DOI: 
10.26512/interethnica.v22i1.20530. Disponível em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/interethnica/article/view/20530. Acesso 
em: 21 jun. 2025. 

CADENA, Marisol de la. Seres-Terra: Cosmopolítica em mundos andinos. 
Tradução de Caroline Nogueira e Fernando Silva e Silva. Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2024. 

CHERNELA, Janet. The Wanano Indians of the Brazilian Amazon: A 
Sense of Space. Austin: University of Texas Press, 1993. 

DESCOLA, Philippe. Outras naturezas, outras culturas. Tradução de Cecília 
Ciscato. São Paulo: Editora 34, 2016.  

DESCOLA, Philippe. Para além de natureza e cultura. Tradução de Andrea 
Daher e Luiz César de Sá. Niterói: EDUFF, 2023  

GINZBURG, Carlo. Os andarilhos do bem: feitiçarias e cultos agrários nos 
séculos XVI e XVII. São Paulo: Editora Companhia das Letras, 1988. 

GOW, Peter. Of Mixed Blood: Kinship and History in Peruvian Amazonia. 
Oxford: Clarendon Press, 1991. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 
yanomami. São Paulo: Editora Companhia das letras, 2019. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. O espírito da floresta. Tradução de Rosa 
Freire d’Aguiar. São Paulo: Editora Companhia das Letras, 2023. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Editora Companhia das Letras, 
2020. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.443-468, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 468 

LIMULJA, Hanna. O desejo dos outros: uma etnografia dos sonhos 
yanomami. São Paulo: Ubu Editora, 2022. 

MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. São Paulo: Editora Cosac Naify, 
2003.  

MÉTRAUX, Alfred. The Tupinamba. In: STEWARD, Julian H. (ed.). Handbook 
of South American Indians: The Tropical Forest Tribes. Washington, D.C.: 
Smithsonian Institution, 1948, p. 95-133. Disponível em: 
http://www.etnolinguistica.org/hsai:vol3p95-133.Acesso em: 10 jul. 2025. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: 
“pacificação”, regime tutelar e formação de alteridades. Rio de Janeiro: Contra 
Capa, 2016. 

PISSOLATO, Elizabeth. Sonhos guarani:: antever lugares, lidar com o que não se 
vê. Tensões Mundiais, [S. l.], v. 21, n. 45, p. 167–189, 2025. DOI: 
10.33956/tensoesmundiais.v21i45.13424. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/tensoesmundiais/article/view/13424. 
Acesso em: 26 ago. 2025. 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São 
Paulo: Global Editora e Distribuidora Ltda, 2015. 

SCHMITT, Jean-Claude. O corpo, os ritos, os sonhos, o tempo: ensaios de 
antropologia medieval. São Paulo: Editora Vozes, 2018. 

SEGATO, Rita. Crítica da colonialidade em oito ensaios: e uma 
antropologia por demanda. Rio de Janeiro: Editora Bazar do Tempo, 2021. 

STENGERS, Isabelle. The Cosmopolitical Proposal. In: LATOUR, Bruno; 
WEIBEL, Peter. (ed.). Making Things Public: Atmospheres of Democracy. 
Cambridge: MIT Press, 2005. 

STENGERS, Isabelle. Cosmopolitics I. Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 2010. 

TAUSSIG, Michael. Xamanismo, colonialismo e o homem selvagem: um 
estudo sobre o terror e a cura. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra, 1993. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo 
ameríndio. Mana, v. 2, p. 115-144, 1996. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0104-93131996000200005. Acesso em: 12 jul. 2025. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem e 
outros ensaios de antropologia. São Paulo: Editora Cosac & Naify, 2002. 

http://www.etnolinguistica.org/hsai:vol3p95-133

