
                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 347 

A MESTIZA EM ANZALDÚA E CH’IXI 
EM CUSICANQUI: PROPOSIÇÕES 
TEÓRICAS PARA ALÉM DO ENTRE 
 
The Mestiza in Anzaldúa and Ch’ixi in Cusicanqui: 
Theoretical propositions surpassing the “in-
between” 

 
 

Gabriel Caetano Moreira 
 

 
Recebido em: 14/09/25 
Aprovado em: 06/12/25 

 

Resumo: O presente artigo propõe uma aproximação entre as concepções de 
mestiza em Gloria Anzaldúa, escritora, poeta e feminista chicana, e de ch’ixi em 
Silvia Rivera Cusicanqui, intelectual, sochóloga e ativista boliviana. Ambas 
oferecem perspectivas críticas sobre a mestiçagem e seus efeitos nas práticas 
sociais, culturais e políticas no contexto latino-americano. Enquanto Anzaldúa 
(1987) elabora a mestiza a partir da experiência fronteiriça México–EUA, 
marcada pelo multilinguismo e pela resistência às imposições coloniais, 
Cusicanqui (2010) mobiliza a perspectiva aimará de ch’ixi para problematizar a 
homogeneização moderna e afirmar a coexistência de diferenças em tensão. O 
artigo evidencia que essas propostas não funcionam como ferramentas analíticas, 
mas como epistemologias corporificadas que transformam pesquisador e objeto. 
Nessa via, desestabilizam a lógica binária do “entre” e abrem caminhos para 
pensar a pluralidade epistemológica e a descolonização dos saberes na América 
Latina. 
 
Palavras-chave: Gloria Anzaldúa; Silva Rivera-Cusicanqui; descolonização dos 
saberes. 
 
Abstract: This paper proposes a convergence between the concepts of mestiza 
in Gloria Anzaldúa, Chicana writer, poet, and feminist, and Ch’ixi in Silvia Rivera 
Cusicanqui, Bolivian intellectual, sochologist, and activist. Both offer critical 
perspectives on mestizaje and its effects on social, cultural, and political practices 
in the Latin American context. While Anzaldúa (1987) elaborates a mestiza based 

 
 Doutorando em Linguística Aplicada (PPGLA/UNICAMP). Mestre em Linguística Aplicada 
(PPGLA/Unicamp). Bacharel em Letras - Tradução Espanhol (UnB). E-mail: 
gabrielcaetanom11@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0009-0005-4959-3147 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 348 

on the Mexico-US border experience, marked by multilingualism and resistance 
to colonial and imperialists impositions, Cusicanqui (2010) mobilizes the Aymara 
perspective of Ch'ixi to question the modern homogenization and affirm the 
coexistence of tensions between differences. The article shows that these 
proposals do not function as analytical tools, but as embodied epistemologies that 
transform the researcher and the object. In this way, they destabilize the binary 
logic of “between” and open paths for thinking about epistemological plurality 
and the decolonization of knowledge in Latin America.  
 
Keywords: Gloria Anzaldúa; Silva Rivera-Cusicanqui; decolonization of 
knowledge. 
 

 

 Este trabalho tem como objetivo a exposição e proposição de um diálogo 

teórico sobre a mestiçagem. Serão apresentados aqui as perspectivas de 

pensadores e pesquisadores latino-americanos que refletiram e discutiram sobre 

esse fenômeno, seja por uma abordagem histórica, social, racial ou biológica. 

Diante da multiplicidade, diversidade e recorrência do tema que perpassa o 

continente americano, optamos por destacar vozes que partem de lócus distintos 

a fim de mostrar, sobretudo, suas convergências quanto suas tensões. Nosso 

objetivo, além da exposição da diversidade de percepções da/sobre a Mestiçagem, 

é também, utilizar este espaço para promover o diálogo e propor atravessamentos 

por meio de suas semelhanças e diferenças. Com isso em mente, duas autoras 

foram escolhidas a serem discutidas e aproximadas neste trabalho, a saber: Gloria 

Anzaldúa (1987) com a proposição da mestiza partindo do contexto fronteiriço 

chicano México-EUA e Silvia Riveira Cusicanqui (2010) com a epistemologia 

indígena Ch’ixi do universo aimará boliviano. 

A mestiçagem ocupa um lugar central e ambíguo na tradição intelectual 

latino-americana, tendo sido frequentemente mobilizada como categoria 

explicativa da formação social e cultural, mas também como dispositivo 

ideológico de apagamento das violências coloniais e raciais. Como observa Hugo 

Merlo em seu texto A mestiçagem como conceito histórico (2023) o conceito 

‘mestiçagem’ consolidou-se historicamente como uma noção estruturante do 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 349 

pensamento nacional, articulando ideias de origem, identidade e diferença, ao 

mesmo tempo em que neutraliza conflitos e assimetrias. Como ele enuncia:  

o conceito de mestiçagem carrega consigo uma forte implicação 
temporal, principalmente no sufixo -agem, que indica um processo, 
ação, ou o resultado de um processo ou ação. A mestiçagem é 
processual, ou seja, não se refere a algo que acontece de forma 
contingente ou instantânea, mas ao longo do tempo. Ainda que a 
própria etimologia da palavra expresse essa processualidade, a 
estrutura temporal do conceito não é visível na mera descrição da 
mestiçagem como uma categoria formal – entendida como a mistura de 
etnias. (Merlo, 2023, p. 110) 

Compreender a mestiçagem como conceito histórico e processual, 

portanto, não diz respeito apenas à formação de identidades, mas também aos 

modos de produção do conhecimento que se debruçam sobre elas. Inseridos 

nesse prisma, o entendimento do por que áreas como a Antropologia, os Estudos 

da Tradução e a Linguística Aplicada ocupam historicamente um lugar de 

fronteira, um lugar do entre. 

Seja entre o social e as formas de linguagem, ou entre o indivíduo e 

coletivo, as três áreas mencionadas possuem, quase como uma condição sine qua 

non esse “status” fronteiriço que lhes permite atuar, atravessar e ultrapassar as 

diferentes áreas de conhecimento. Pensar a Mestiçagem, como aqui propomos, 

seja a partir da Antropologia, da Linguística Aplicada ou da Tradução, aponta 

para uma direção contra à urgência da norma e da busca pela pureza. Pensar a 

remota possibilidade que, sejam línguas, indivíduos ou culturas, se possam ter 

seus componentes, ou categorias, como dissociáveis, possíveis de se separar ao 

ponto de “uma categoria pura” é irreal e fantasioso. As ditas “Línguas Modernas” 

são um resultado do contato, da relação entre diferentes línguas, e justamente 

pela relação com o outro (no caso entre diferentes falantes) ser um fato 

primordial para sua existência.  

Walter Benjamin em A Tarefa do Tradutor (2001) discorre sobre 

diferentes ideias de pureza e do que seria uma ‘Linguagem Pura’, na qual a dita 

‘pureza da linguagem’ se relacionaria com sua capacidade de revelar significados 

mais profundos e conexões entre diferentes idiomas e culturas. A linguagem pura, 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 350 

nesse sentido, é mais um processo de busca e revelação contínua do que um 

estado fixo a ser alcançado. Assim, indo em contramão a uma ideia da 

Mestiçagem, que associa o contato a uma fusão homogeneizadora, Ch’ixi propõe 

uma lógica outra, na qual elementos podem coexistir de modo heterogêneo e em 

tensão. O “puro”, como nos lembra Balandier, não existe, e que os “supostos 

produtos ‘puros’ são aqueles que criam, por artifícios funestos e pela violência, os 

regimes totalitários” (2007, n.p. apud Elgas, 2025, p.191). 

Nesse panorama de críticas a ideias e noções de ‘pureza’, origem e 

identidade fixas que se inscrevem os estudos pós-coloniais, campo teórico que 

emerge no final do século XX com o objetivo de confrontar os legados simbólicos, 

discursivos e epistêmicos do colonialismo. Autores pós-coloniais passam a 

questionar os grandes modelos explicativos e as narrativas totalizantes da 

modernidade, evidenciando como o discurso colonial produziu sujeitos 

autocentrados, universalizados e legitimados, ao mesmo tempo em que relegou 

povos colonizados, racializados e periféricos à condição de sujeitos silenciados ou 

sujeitados pela própria ordem do discurso. Nesse contexto, o pós-colonial se volta 

para a emergência de novos sujeitos — oriundos do chamado Terceiro Mundo, de 

comunidades indígenas, de grupos migrantes e periféricos — e para a ampliação 

dos espaços de enunciação como caminho para a produção de contradiscursos 

capazes de tensionar a herança colonial (Cruz, 2016). 

Dentro (e fora) desse campo que se insere a contribuição de Homi K. 

Bhabha, intelectual indiano radicado no debate da teoria cultural contemporânea 

e uma das referências centrais do pensamento pós-colonial. Em O local da 

cultura (2003), Bhabha propõe compreender as culturas não como entidades 

homogêneas ou autocentradas, mas como processos transacionais e tradutórios, 

constituídos no contato assimétrico entre línguas, histórias e regimes de poder. 

Seu entendimento e conceitualização de e a partir do hibridismo cultural 

desloca a ideia de identidade como essência e a redefine como efeito de práticas 

discursivas marcadas pela ambivalência, pela negociação e pela tradução. Para 

Bhabha (2003), a produção de sentido não se dá no interior de polos fixos, mas 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 351 

em um chamado Terceiro Espaço de enunciação — o in-between1 — no qual os 

significados são constantemente reinscritos e no qual se tornam visíveis as 

fissuras do discurso colonial. 

Assumir a posição seja discursiva, teórica ou metodológica do entre, 

pressupõe também, a dualidade. Característica marcante das três áreas 

mencionadas anteriormente, em especial a Antropologia, a dualidade se 

estabelecem como um tópico recorrente a emergir no debate, pois, se a 

Antropologia é a “ciência do outro”, como Lévi-Strauss demonstrou em seu 

ensaio e livro de viagem Tristes Trópicos (1970), a contradição, as semelhanças, 

as diferenças, as complexidades, as alteridades, e por fim as dualidades, desse 

fazer descritivo desse Outro não abandonam o campo do saber. A construção 

discursiva do Outro parte da oposição para uma descrição própria. A dualidade 

então, se consagra como uma ferramenta analítica que permite aos pesquisadores 

identificar, comparar e contrastar diferentes aspectos da experiência humana. 

Essas dualidades ajudam a descrever a complexidade das sociedades e a entender 

como os seres humanos criam significado, organizam suas vidas e se relacionam 

com o mundo ao seu redor.  Nesse sentido, a dualidade funcionou como 

ferramenta analítica que permitiu identificar, comparar e contrastar diferentes 

aspectos da experiência humana.  

Entretanto, se por um lado a lógica do entre tornou possível reconhecer a 

complexidade das sociedades, por outro permaneceu presa ao binário. A partir 

do momento que as dualidades e as dicotomias, como por exemplo 

humano/inumano, urbano/rural, civilizado/selvagem, racional/emocional 

foram frequentemente capturadas por narrativas coloniais, o Outro é descrito 

como “selvagem”, “sem cultura” ou “inumano” como nas Antropologias e 

Etnografias na primeira metade do século XX, a construção discursiva que é feita 

sobre esses corpos deságua em processos de racialização, subalternidade, 

infantilização e inferioridade (do corpo e da psique) (Grosfoguel, 2013). É 

 
1 A tradução mais consolidada de in-between para o português brasileiro é entre-lugar ou 
somente o uso da preposição entre. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 352 

justamente aqui que pensamentos como a mestiza e o ch’ixi se tornam decisivos 

(e disruptivos), pois propõem modos de existência que não se limitam à mediação 

de dois polos, mas que afirmam multiplicidade, contradição e coexistência não-

totalizante. 

Para além dessa lógica binária que este texto se orienta. Ao aproximar a 

mestiza de Anzaldúa e ch’ixi de Cusicanqui, buscamos pensar a mestiçagem não 

como fusão harmoniosa nem como mediação entre polos opostos, mas como 

condição de multiplicidade e coexistência em tensão.  Ao invés de conceberem a 

diferença como algo a ser negociado no espaço intersticial, mestiza e chi’ixi 

afirmam modos de existência e de produção de saber marcados pela coexistência 

conflitiva, pela contradição não resolvida e pela recusa da síntese, deslocando o 

debate para além da lógica do entre e abrindo caminhos para epistemologias 

corporificadas e não totalizantes. Desse modo, propomos que tais concepções 

desestabilizam narrativas modernas hegemônicas e são capazes de introduzir e 

criar novos horizontes epistemológicos capazes de valorizar cosmologias e 

identidades plurais na América Latina. 

 

ANZALDÚA E A MESTIZA 

Gloria Evangelina Anzaldúa (1942-2004) foi uma escritora e filósofa 

chicana, lésbica, queer e ativista social. Autora de uma das obras mais marcantes 

sobre a experiência vivida de chicanas e chicanos na/da/e além da fronteira 

México-EUA: Borderlands/La Frontera: the new mestiza (1987). A obra é 

composta por elementos reflexivos, históricos, filosóficos e pessoais que 

misturam e atravessam o biográfico e não-biográfico, o público e o privado, o ser 

e o não-ser. Segundo a própria autora, no prefácio: 

Este livro, portanto, fala de minha existência. Minhas preocupações 
com a vida interior do Ser e com a luta desse Ser em meio a adversidades 
e violações; com a confluência de imagens primordiais; com as posições 
únicas que a consciência assume nesses fluxos confluentes; e com meu 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 353 

impulso quase instintivo de comunicar, falar e escrever sobre a vida nas 
fronteiras, a vida nas sombras. (Anzaldúa, 1987, p.01, tradução nossa2) 

De primeira edição datada em 1987, Borderlands/La frontera: The New 

Mestiza é um livro que está dividido em duas partes: a primeira, Atravesando 

fronteras/ Crossing Borders, em que o se constitui de sete capítulos que narram 

sobre a herança cultural, as memórias, reflexões e as vivências do povo chicano a 

partir e para além da fronteira México-EUA pelas lentes de Anzaldúa. A segunda, 

Un Agitado Viento / Ehécatl, The Wind, apresenta seis capítulos com trinta e oito 

poemas, que expressam a relação da autora com sua herança cultural e consigo 

mesma. 

A força e a importância de Borderlands não está somente em seus temas 

abordados, mas na forma de sua escrita. Essa figura não se limita a ocupar um 

“entre” culturas ou línguas: ela rompe a lógica binária, assumindo contradições, 

tensões e multiplicidades como condição de existência. Nessa perspectiva, a 

mestiza é tanto uma resistência à colonialidade quanto uma potência criadora de 

novas formas de subjetividade e cultura. 

Além de Borderlands, Anzaldúa organizou antologias que a tornaram 

referência na literatura feminista e latina de grupos minorizados, como This 

Bridge Called My Back: Writings by Radical Women of Color (1981), Making 

Face, Making Soul/Haciendo Caras (1990) e This Bridge We Call Home (2002). 

Também escreveu literatura infantil, sempre articulando identidade, diferença e 

resistência cultural como Friends from the Other Side/Amigos del Otro Lado 

(1995) e Prietita y La Llorona (1996). 

Apesar da relevância dos temas é, sobretudo, a forma como Anzaldúa 

escreve que constitui sua maior contribuição teórica e política. A escrita mestiza 

de Anzaldúa é resultado do processo migratório de seus antepassados, refletindo-

 

2 No original: This book, then, speaks of my existence. My preoccupations with the inner life of 
the Self, and with the struggle of that Self amidst adversity and violation; with the confluence of 
primordial images; with the unique positionings consciousness takes at these confluent streams; 
and with my almost instinctive urge to communicate, to speak, to write about life on the borders, 
life in the shadows. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 354 

se na alternância e combinação das línguas inglesa, espanhola, nauátle3 e 

variantes dialetais surgidos do encontro na fronteira como o Tex-Mex e o 

pachuco. Dentre outras características estão a inespecificidade de gênero textual; 

a recuperação do passado indígena; o testemunho baseado em sua vivência de 

fronteira, permitindo a representação de um povo (Moreira, 2025). Trata-se de 

uma escrita que assume o conflito, a contradição e o inacabamento como 

constitutivos. Não somente forma literária, mas também gesto identitário: ao 

atravessar línguas, gêneros e memórias, Anzaldúa faz da escrita mestiza uma 

expressão da própria subjetividade. 

A escrita opera como resistência à colonialidade do saber (Quijano, 1992; 

Mignolo, 2017), pois se recusa a adotar os moldes monolíngues e homogêneos da 

modernidade ocidental. Quijano (1992) e Mignolo (2017) concordam que a 

colonialidade é o resquício ainda existente do colonialismo, sistema de poder e 

dominação exercidos por certos países da Europa. Apesar do colonialismo, como 

dominação e/ou ordem mundial, ter sido substituída pela modernidade 

capitalista, a lógica colonial ainda permanece e atravessa os corpos de todos que 

vivem sob ela. A invenção de categorias (raça/etnia), a racialização dos corpos, os 

binarismos (selvagem/civilizado, racional/emocional) são exemplos da lógica 

colonial ainda existente e operante na modernidade. A luta contra colonialidade 

do saber é uma das perspectivas e objetivos do movimento decolonial. 

Nesse sentido, a luta contra a colonialidade não se dá apenas em nível 

teórico, mas também na escrita e no corpo da autora. A identidade mestiza e a 

escrita mestiza se confundem, pois ambas operam como resistência ao 

apagamento colonial. A mestiza é, portanto, mais do que uma identidade cultural: 

é uma postura política e epistêmica que subverte fronteiras e cria novas 

possibilidades de existência. Como afirmam Costa e Ávila (2005), a nova mestiza 

é atravessada pela consciência polivalente e pela prática textual performática e 

 
3 Língua indígena asteca. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 355 

inespecífica, operando dentro de uma lógica que rompe com o centro/periferia, a 

tradição/modernidade e a origem/essência. 

A aproximação entre a escrita de Gloria Anzaldúa e o pensamento pós-

colonial de Bhabha (2003) permite evidenciar tanto pontos de contato quanto 

deslocamentos fundamentais. Assim como o autor, Anzaldúa (1987) recusa 

concepções essencialistas de identidade e compreende a cultura como processo, 

atravessamento e tradução. No entanto, a mestiza não se acomoda plenamente à 

lógica do entre-lugar, que ainda pressupõe fronteiras relativamente estáveis a 

serem negociadas.  

A mestiza, para Anzaldúa (1987), habita um movimento contínuo, instável 

e contraditório, no qual as fronteiras não apenas se atravessam, mas se desfazem 

e se refazem constantemente no corpo, na língua e na memória. Não se trata, 

portanto, de ocupar um espaço intermediário entre culturas, mas de existir em 

uma condição de deslocamento permanente, na qual a contradição não busca 

síntese e a identidade não se fixa como ponto de chegada. A mestiza é sempre 

processo, sempre em movimento, e é intrinsicamente essa mobilidade que a 

afasta de uma lógica intersticial conciliatória e a aproxima de uma crítica radical 

às formas coloniais de ordenar a diferença. 

Dessa maneira, Anzaldúa percebe o desafio primordial para a mestiza é o 

de elaborar sua própria cultura. E repete esse movimento ao decorrer de toda sua 

obra, cria sua própria cultura híbrida, mestiza. Ela reconstrói a história do povo 

chicano a partir de suas próprias lentes, não mais dependendo do ver/olhar 

colonizador para lhe impor o que ela é ou não, quem ela deve ser ou não 

(Espinoza; Ramires, 2019). Ao reivindicar o direito de escrever sua autohistória 

a partir de suas múltiplos lugares e de seu próprio corpo, Anzaldúa abre caminho 

para pensar a mestiçagem como processo inacabado, dinâmico e 

desestabilizador, uma escrita que, ao mesmo tempo, testemunha e inventa novas 

formas de vida. 

A autora não somente propõe a mestiza como esse ser que é formado a 

partir de uma dualidade, mas como um ser que não é estático ou fixado nem no 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 356 

tempo nem no espaço. A mestiza de Anzaldúa pode e deve querer tudo. 

Especialmente aquilo que lhes foram tiradas: a liberdade: 

Portanto, não me dê seus princípios e suas leis. Não me dê seus deuses 
mornos. O que quero é um acordo com todas as três culturas—branca, 
Mexicana e Índia. Quero a liberdade de esculpir e cinzelar meu próprio 
rosto, de estancar o sangramento com cinzas, de criar meus próprios 
deuses a partir de minhas entranhas. E se me negado for o direito de 
voltar para casa, terei de me levantar e reivindicar meu espaço, criando 
uma nova cultura —una cultura mestiza —com minha própria madeira, 
meus próprios tijolos e argamassa e minha própria arquitetura 
feminista. (Anzaldúa, 1987, p. 22, tradução nossa4) 

A proposição da mestiza por Anzaldúa se inscreve em um campo mais 

amplo de críticas às narrativas latino-americanas da mestiçagem como projeto 

identitário harmonizador, deslocando-as a partir da experiência fronteiriça, do 

corpo e da linguagem. Ela se apresenta, ademais, como uma contraproposta à 

vigência e soberania do feminismo branco e ocidental dos anos 80. A entrada da 

perspectiva de corpas mestizas no paradigma colocou em xeque os princípios 

universais e ditos “hegemônicos” que feministas brancas e estadunidenses 

estruturam sua práxis.  

Em sua obra This Bridge Called My Back: Writings by Radical Women of 

Color (1981), Anzaldúa e Cherrie Morraga com mais de 10 ensaios escritos, sob 

diferentes autorias de mulheres racializadas, trazem a superfície questões, 

problemáticas e debates que condiziam aos corpos dessas mulheres, esses que 

vinham sofrendo um apagamento dentro do próprio movimento feminista em 

correlação com as pautas pleiteadas e discutidas pelas feministas brancas. Como 

grande exemplo da disparidade, não somente das realidades, mas da luta em si, é 

a pauta pelo voto feminino. Enquanto feministas brancas/ocidentais buscavam 

pelo direito ao voto, de se integrarem dentro das decisões políticas do país, 

mulheres negras buscavam pelo reconhecimento de sua humanidade.  

 
4 No original: So, don't give me your tenets and your laws. Don't give me your lukewarm gods. 
What I want is an accounting with all three cultures-white, Mexican, Indian. I want the freedom 
to carve and chisel my own face, to staunch the bleeding with ashes, to fashion my own gods out 
of my entrails. And if going home is denied me then I will have to stand and claim my space, 
making a new culture-una cultura mestiza-with my own lumber, my own bricks and mortar and 
my own feminist architecture. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 357 

Assim, a mestiza não se limita ao espaço chicano, mas se projeta como 

figura teórica e política com alcance mais amplo para o continente. Ao afirmar 

identidades em movimento, contradições não resolvidas e comunidades que 

escapam ao Estado-nação, Anzaldúa nos oferece uma chave para repensar a 

América Latina para além das fronteiras impostas pela colonialidade. Nesse 

sentido, a mestiza é uma contribuição não apenas para os feminismos de cor e 

para as epistemologias de fronteira, mas também para uma reflexão latino-

americana que busca compreender sujeitos e coletividades em sua pluralidade, 

insurgência e potência criadora. 

 

CUSICANQUI E CH’IXI 

É evidente que em uma situação colonial, o “não dito” é o que 
mais possui significado; as palavras mais encobrem que revelam, e a 

linguagem simbólica entra em cena. 
— Silvia Rivera Cusicanqui5 

 

A citação acima integra a obra Ch’ixinakax utxiwa: uma reflexão sobre 

práticas e discursos descolonizadores (2010) da escritora e pesquisadora 

boliviana Silvia Rivera Cusicanqui. Sendo um dos nomes de grande destaque do 

pensamento Sul-Sul e decolonial na América Latina, a autora propõe nesta obra, 

em específico, uma reflexão para além da prática dos pesquisadores ditos 

“decoloniais” com seus “objetos de estudo” e também como mobiliza as diferentes 

epistemes baseadas nas histórias orais, ou elementos dela, ao ambiente 

acadêmico. Ao denunciar os limites da linguagem oficial, Cusicanqui reivindica 

uma prática intelectual indígena que desvela o não-dito da história colonial que 

atravessa sua escrita e fazer político e acadêmico. 

Se autodenominando Ch’ixi e Sochóloga6, Cusicanqui articula crítica e 

posicionamento político. A autora discute e critica o universalismo eurocêntrico 

que tende a impor uma visão única de progresso e modernidade, e durante esse 

 
5 No original: Es evidente que en una situación colonial, lo “no dicho” es lo que más significa; las 
palabras encubren más que revelan, y el lenguaje simbólico toma la escena. 
6 Neologismo entre Socióloga e Chola adotado pela autora (Abreu; Hashiguti, 2022).  



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 358 

processo, acaba por marginalizar outras formas de conhecimento e organização 

social que diferem daquelas consideradas “legítimas”. A autora argumenta a favor 

de uma pluralidade epistêmica que reconheça e valorize as múltiplas formas de 

sabedoria e experiência existentes no mundo. Assumir-se ch’ixi não é somente 

um gesto conceitual, mas também uma forma de afirmar, enquanto mulher 

indígena, uma voz no espaço acadêmico e político historicamente marcado por 

exclusões.  

Partindo da Bolívia, ou melhor, das comunidades indígenas do território 

boliviano, Cusicanqui estabelece como seu lócus de enunciação esse entre lugar, 

tal qual Anzaldúa com a fronteira. Tendo como ponto de partida o Ch’ixinakax 

Utxiwa (não sou mais o que era antes) que intitula o nome do texto, Silvia 

Cusicanqui reflete a partir do discurso, do “não dito” pela linguagem, mas que é 

entendido em alguma instância pelo inconsciente. 

Assim, ela propõe e teoriza a partir dos desenhos do cronista Felipe 

Guamán Poma de Ayala, uma antropologia das imagens que percebe as 

ilustrações do artista enquanto imagens dialéticas capazes de exercerem uma 

compreensão crítica da realidade e que levam à uma elaboração de uma teoria 

visual do sistema colonial. Nesse sentido, ao analisar um processo histórico 

(colonização) por outras fontes e/ou métodos alternativos que escapam a norma 

e a centralidade da escrita acadêmica, abrindo espaço para diferentes formas de 

saberes epistemológicos, Cusicanqui tem em seu horizonte a reapropriação de 

significações de movimentos populares como uma nova pavimentação a 

construção de novos caminhos teóricos, narrativas e histórias outras (Abreu; 

Hashiguti; 2022). 

Na leitura de Cusicanqui, a linguagem não atua apenas como veículo de 

designação, mas também como instrumento de ocultamento (Abreu; Hashiguti; 

2022). No contexto colonial e, posteriormente, republicano da Bolívia, as 

palavras funcionaram muitas vezes para mascarar processos de exclusão e 

violência. Termos e discursos aparentemente neutros ou igualitários acabaram 

servindo para escamotear a continuidade de hierarquias, disfarçando a negação 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 359 

sistemática dos direitos da maioria indígena. Cusicanqui descreve esse processo 

como processos de “recolonização”: formas pelas quais antigas estruturas de 

dominação e discriminação são constantemente recicladas sob novas roupagens 

(Cusicanqui, 2021). As promessas de igualdade e cidadania, por exemplo, 

convivem com práticas de marginalização que reiteram desigualdades históricas. 

O resultado é um paradoxo: enquanto se enuncia um projeto modernizador e 

inclusivo, reproduzem-se exclusões e violências que remontam ao período 

colonial. Na visão de Abreu e Hashiguti (2022), com esse movimento, a autora 

ilustra que, ante as sucessivas recolonizações, ante os “paradoxos da 
condição colonial” – tais como os impulsos modernizadores das elites 
europeizantes, que escondem e disfarçam pulsões arcaizantes, 
reacionárias –a modernidade histórica, marcada pela escravidão dos 
povos indígenas, foi também cenário para o surgimento de novas 
linguagens de resistência e estratégias contra-hegemônicas. (Abreu; 
Hashiguti., 2022, p.181) 

Diante desses paradoxos da condição colonial, Cusicanqui não apenas 

denuncia os mecanismos de ocultamento e reciclagem das hierarquias, mas 

também propõe alternativas teóricas enraizadas em epistemes indígenas. É nesse 

horizonte que surge o ch’ixi: uma perspectiva que, em vez de buscar síntese ou 

reconciliação, assume a coexistência de diferenças em tensão como condição de 

existência. 

Sua autodenominação como ch’ixi é, antes de tudo, um posicionamento 

político que não busca apagar as alteridades e identidades originárias na Bolívia. 

No contexto aimará, ch’ixi pode significar “justaposição, em pequenos pontos ou 

manchas, de duas cores opostas ou contrastantes” (Cusicanqui, 2010, p. 69), ou 

ainda a “coexistência paralela de múltiplas diferenças culturais que não se 

fundem, mas antes se antagonizam ou se complementam” (Cusicanqui, 2010, p. 

70). 

Como mencionado, Cusicanqui se preocupa com o que a língua encobre ou 

não diz, e ao dizer em aberto (leia-se aqui utilizar línguas indígenas em contextos 

acadêmicos, textos etc.) a autora se posiciona contra esse jogo excludente e 

apagador que as línguas minorizadas e seus falantes vem sofrendo desde a 

primeira chegada dos europeus. Se denominar Ch’ixi é ir contra o silêncio. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 360 

No debate crítico sobre a mestiçagem, nos deslocando pelo território 

americano, indo mais ao norte da Bolívia, em direção ao mar das Antilhas, o poeta 

e pensador martinicano Édouard Glissant (2005) nos encontra com proposições, 

pensamentos e paisagens semelhantes ao Ch’ixi de Cusicanqui com o que o autor 

denomina de crioulização.  

A crioulização, um dos conceitos centrais da poética de Édouard Glissant 

(2025), constitui uma crítica direta às noções de mistura baseadas na fusão, na 

síntese ou na previsibilidade dos resultados. Diferentemente da mestiçagem e de 

outras formas de hibridização que operam segundo lógicas estabilizadoras, a 

crioulização afirma a justaposição de elementos heterogêneos sem apagamento 

ou diluição. Como afirma o autor, “com a crioulização, nada desaparece, tudo se 

transforma” (Glissant; Chamoiseau, 2025, p. 49), enfatizando um processo 

marcado pela imprevisibilidade e pelo deslocamento contínuo. Nas palavras do 

poeta: 

Ora; no meu entendimento, a crioulização é imprevisível. A cada vez ela 
produz excedentes, ou seja, aquilo que é produzido é imprevisível em 
relação aos componentes. Distingo dois campos na crioulizaçào: a 
transcultura propriamente dita, e a mestiçagem no campo fisio lógico 
ou racial. Pode-se prever, ou tentar prever, os resultados de uma 
mestiçagem. Isto é feito na ciência quando se tenta uma síntese: quando 
unimos uma ervilha vermelha a uma ervilha verde, podemos calcular os 
resultados. Ao passo que a crioulização é imprevisível - não podemos 
calcular seus resultados. Essa é a diferença, tanto entre a crioulizaçào e 
a mestiçagem, quanto entre a crioulização e a transcultura. Pode-se 
abordar a transculturação através do conceito, mas a crioulizaçào só 
pode ser abordada através do imaginário. (Glissant, 2005, p.149) 

Glissant (2005) elabora essa noção a partir de sua leitura das línguas 

crioulas nas Antilhas, entendidas não como sínteses linguísticas, mas como 

formações resultantes do contato violento e assimétrico entre línguas e culturas. 

Nesse processo, os elementos não se fundem em uma unidade superior, mas se 

combinam de maneira instável, produzindo efeitos inesperados. A crioulização, 

nesse sentido, não designa um resultado, mas um princípio relacional que impede 

a fixação identitária e recusa qualquer hierarquização cultural. 

O imaginário ocupa uma presença atenuante no pensamento glissantiano, 

não como elemento acessório ou metafórico, mas como dimensão constitutiva de 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 361 

sua reflexão sobre a relação, a língua e a cultura. Tal centralidade do imaginário 

está diretamente ligada à posicionalidade a partir da qual Glissant pensa: o 

Caribe, espaço marcado pela violência colonial, pela escravidão, pela ruptura de 

continuidades históricas e pela impossibilidade de recorrer a origens 

estabilizadoras. Desta posição Glissant diferencia de modo contundente a 

crioulização da mestiçagem, enquanto a última permanece associada a uma 

lógica de previsibilidade e de síntese — inclusive quando transposta ao campo 

social ou cultural —, a crioulização afirma a imprevisibilidade como princípio. 

Como o próprio autor explicita, “os resultados da mestiçagem podem ser 

calculados a partir de seus componentes, ao passo que a crioulização produz 

excedentes que escapam à antecipação conceitual, só podendo ser abordados pelo 

imaginário” (Glissant, 2005, p. 149).  

Essa distinção recoloca o debate da mestiçagem para além de uma lógica 

formal ou classificatória, deslocando-o para um campo relacional no qual os 

elementos em contato não se fundem nem se resolvem em síntese, mas 

permanecem em tensão produtiva. Ao recusar a possibilidade de cálculo e de 

fechamento conceitual, Glissant (2005) propõe uma outra maneira de pensar os 

encontros culturais nas Américas, enraizada em experiências históricas 

específicas e em saberes produzidos desde territórios marcados pela 

colonialidade. 

Nessa paisagem a crioulização pode ser aproximada, sem equivalência, da 

epistemologia ch’ixi desenvolvida por Silvia Rivera Cusicanqui. Assim como em 

Glissant, o ch’ixi não aponta para uma síntese conciliatória, mas para a 

coexistência conflitiva de elementos heterogêneos que permanecem em tensão. A 

relação, em ambos os casos, não dissolve a diferença, mas a preserva como 

condição constitutiva, deslocando a mestiçagem de uma lógica harmonizadora 

para um campo de fricções, contradições e multiplicidade. 

Cusicanqui entende as relações entre o mundo indígena e as sociedades 

formadas após a colonização como “uma dialética sem síntese” (Abreu; 

Hashiguti., 2022, p.183). Esse caráter inconcluso não é um problema a ser 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 362 

superado, mas sim justamente o que confere ao ch’ixi sua força política. Trata-se 

da possibilidade de ser, ao mesmo tempo, “índio” e “europeu”, habitando uma 

indeterminação que preserva a contradição e transforma a coexistência em 

potência emancipadora. Como observam Abreu e Hashiguti (2022, p. 183), essa 

condição paradoxal torna possível ser colonizado e, ao mesmo tempo, estar 

equipado com ferramentas descolonizadoras, o que pode favorecer uma lucidez 

política singular diante das formas de dominação. Esse movimento ecoa, em 

outro registro, com a proposta de Anzaldúa, ao afirmar identidades que não 

cabem em fronteiras fixas. 

Os Indígenas Ch’ixi (“manchados” – na língua aimará), são portadores da 

marca da colonização, algo de que não conseguem se desprender, pois tem rastros 

sócio-históricos, estigmas no corpo e na condição social. A metáfora do Ch’ixi 

representa um duplo ancestral em conflito, suprimido por processos de 

aculturação e pela "colonização do imaginário", mas que também tem o potencial 

de ser harmônico e livre, ao libertar o lado indígena ancestral e fomentar formas 

dialogais de construção do conhecimento (Cusicanqui, 2010). Além disso, a 

expressão que leva o título do texto Ch’ixinakax Utxiwa reflete a ideia de que as 

culturas indígenas não são estáticas ou puras, mas sim híbridas e dinâmicas, 

influenciadas por processos de colonização, mas também capazes de resistir e se 

transformar através da incorporação de novos elementos e adaptações. 

Desse modo, o ch’ixi não se limita a uma metáfora identitária, mas 

constitui uma chave para pensar as condições contemporâneas da América 

Latina. Ao afirmar a coexistência de diferenças em tensão, sem reduzi-las a 

síntese, Cusicanqui oferece uma perspectiva capaz de desestabilizar narrativas 

modernas homogeneizadoras e abrir espaço para cosmologias plurais. Em 

tempos de crise, marcados pelo esgotamento dos modelos políticos e econômicos, 

pela persistência de desigualdades coloniais e pela urgência ambiental, o ch’ixi 

aponta para formas de resistência que não buscam reconciliação, mas a 

convivência conflitiva como horizonte emancipador. 

 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 363 

USOS DESCOLONIZADORES DA MESTIZA E DO CH’IXI 

Nesta seção, buscamos discutir como as proposições de Gloria Anzaldúa e 

Silvia Rivera Cusicanqui podem ser mobilizadas para além de seus contextos 

originais, funcionando como perspectivas teóricas para pensar práticas 

acadêmicas e políticas contemporâneas. O objetivo não é esgotar as 

possibilidades de aplicação, mas indicar como as categorias de mestiza e ch’ixi 

permitem tensionar paradigmas hegemônicos e abrir caminhos de 

descolonização dos saberes. Nesse sentido, tanto a mestiza quanto a lógica ch’ixi 

se apresentam como modos de questionar dicotomias modernas e de valorizar 

formas de conhecimento situadas, plurais e insurgentes. 

O estudo e a utilização da mestiçagem como categoria analítica no campo 

da História exigem, como aponta Merlo (2023), um deslocamento crítico que 

permita compreender o termo não como dado natural ou identidade fixa, mas 

como conceito historicamente construído e politicamente mobilizado. Ao analisar 

a trajetória da mestiçagem no pensamento social brasileiro, o autor demonstra 

como ela operou simultaneamente como chave explicativa e como dispositivo 

ideológico, articulando narrativas de origem, identidade e diferença que, muitas 

vezes, serviram para neutralizar conflitos sociais, raciais e coloniais.  

Nesse sentido, a contribuição historiográfica do debate sobre a 

mestiçagem reside menos na afirmação de uma identidade nacional do que na 

possibilidade de desnaturalizar seus usos, evidenciando os interesses, disputas e 

silenciamentos que atravessam sua formulação histórica. Pensar a mestiçagem a 

partir dessa perspectiva crítica permite, portanto, reabrir o debate sobre 

identidade sem reduzi-lo a sínteses harmonizadoras ou projetos integradores de 

cunho estatal. 

Nos últimos anos, a autora chicana e feminista Gloria Anzaldúa vem 

ganhando notoriedade nos contextos brasileiros. Parte dessa notoriedade, se 

relaciona diretamente com pesquisas acadêmicas que vem integrando o 

pensamento mestizo a sua prática, e bem como para as recentes traduções que 

vêm sendo feitos para o português brasileiro. Tatiana Nascimento, tradutora de 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 364 

Vulva é uma ferida aberta e outros ensaios (2021) e de Limiares/La frontera: a 

nova mestiza7, cujo lançamento está datado para 2026, são comprovações dessa 

demanda social de traduzir Anzaldúa. A chegada dessas traduções suscita debates 

relevantes sobre os efeitos de um texto como Borderlands, cuja escrita híbrida, 

multilíngue, polifônica e insurgente tensiona as fronteiras, sejam elas físicas, 

geográficas, sexuais, identitárias ou espirituais. Traduzir Anzaldúa, portanto, não 

é apenas transpor palavras de uma língua a outra, mas lidar com a força política 

de uma escrita que encorpora a mestiza em sua forma, conteúdo e poética 

(Moreira, 2025). 

A proposta de traduzir Borderlands/La Frontera (1987) para o português 

brasileiro permite pensar a tradução como uma prática política e insurgente. Sua 

escrita mestiza, marcada pela hibridização de línguas (inglês, espanhol, nauátle, 

entre outras línguas fronteiriças), pela inespecificidade de gênero textual e pelo 

testemunho ancorado no corpo, desafia a lógica monolíngue e homogênea do 

Estado-nação. Para os estudos da tradução, isso pode desaguar em duas ações 

principais: (i) a tradução ativista feminista, que recusa a neutralidade ilusória e 

assume a inscrição da tradutora no texto, em sintonia com a ideia de que traduzir 

é também um gesto político situado (Costa; Ávila, 2005); (ii) na propagação e 

reflexão do processo tradutório de textos multilíngues, bem como visibilidade 

para não somente a escrita, mas como para promoção do encontro com 

perspectivas, saberes, dizeres e sabires outros. Nesse horizonte, a mestiza 

contribui para descolonizar os saberes tradutórios, abrindo espaço para práticas 

que resistem às dicotomias entre original/tradução, fidelidade/liberdade, 

visibilidade/invisibilidade da pessoa que traduz. 

Nessa mesma direção, Ch’ixi também tem se mostrado fecundo fora do 

campo histórico e político boliviano. Em um artigo recentemente publicado pela 

revista Psicologia e Sociedade, Silva, Hüning e Tittoni (2024) propõem uma 

“epistemologia feminista de corpo inteiro inspirada na lógica ch’ixi, entendida 

 
7 O lançamento da tradução de Borderlands foi divulgado pelo instagram oficial da editora A 
Bolha. Disponível em: https://www.instagram.com/abolhaeditora/p/DIbpc_OuBdU/ 

https://www.instagram.com/abolhaeditora/p/DIbpc_OuBdU/


                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 365 

como ética que reconecta a ciência com o corpo, os afetos, a memória e os sonhos” 

(Silva et. al, 2024, p. 11). Como lembram as autoras, o Ch’ixi recusa a síntese e 

sustenta a contradição como força, favorecendo leituras que reconhecem o 

conflito e a heterogeneidade como constitutivos do sujeito.  A proposta do artigo 

parte da crítica à separação entre razão e corpo, frequentemente reproduzida na 

ciência moderna, e propõe uma reconexão entre conhecimento, afetos e práticas 

corporais. O ch’ixi aparece, assim, como lógica que legitima a contradição e a 

coexistência de dimensões aparentemente opostas: objetividade e subjetividade, 

teoria e experiência, racionalidade e sensibilidade. Ao assumir que o sujeito 

pesquisador é simultaneamente marcado pela colonialidade e portador de uma 

agência descolonizadora, a pesquisa em psicologia social, como prática 

encarnada, ganha novas possibilidades de compreender identidades, memórias e 

resistências em sua complexidade (Silva et. al, 2024).  

É nesse limiar que se torna pertinente discutir como as proposições de 

Anzaldúa (1987) e de Silvia Rivera Cusicanqui (2010) podem ser mobilizadas para 

além de seus contextos originários, funcionando como perspectivas teóricas para 

pensar práticas acadêmicas e políticas contemporâneas. Importa frisar, 

entretanto, que nem a mestiza nem o ch’ixi podem ou devem ser compreendidos 

apenas como “ferramentas” de análise. Reduzi-los a esse estatuto ressoa a lógica 

colonial da relação pesquisador-objeto, na qual sujeitos e epistemologias 

racializadas ou não ocidentais são desapropriadas de sua significância e 

transformadas em objetos de uso.  

Essa crítica ecoa o alerta de Linda Tuhiwai Smith (2012), em Decolonizing 

Methodologies: research and indigenous peoples, ao destacar que própria noção 

de “pesquisa” é vista, no mundo indígena, como uma das palavras mais violentas, 

em razão de seu histórico de exploração, roubo de saberes e comercialização da 

alteridade. A lógica de tratar epistemologias indígenas como objetos ou 

ferramentas, o processo de instrumentalização, não só desumaniza, mas também 

reforça o olhar imperial que retira vitalidade, agência e espírito de quem é 

pesquisado (Smith, 2012). Essa é justamente uma das críticas formuladas por 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 366 

Cusicanqui (2010) a determinados pesquisadores que, mesmo reivindicando o 

rótulo de decoloniais, permanecem presos a práticas estruturalmente coloniais.  

Nesse mesmo texto, Smith (2012) aprofunda a crítica ao evidenciar que a 

pesquisa e as metodologias acadêmicas não são práticas neutras, mas campos 

historicamente atravessados pelas relações de poder herdadas do imperialismo e 

do colonialismo. Ao deslocar o foco da produção de conhecimento para a 

perspectiva dos povos originários, a autora mostra como a pesquisa funcionou, 

reiteradamente, como um dos mecanismos centrais de regulamentação e 

materialização do projeto colonial, disfarçando-se sob a aparência de 

objetividade científica. Sua proposta, ao inverter o ponto de vista tradicional da 

pesquisa, não apenas denuncia esse legado, mas reivindica a centralidade das 

vozes indígenas na definição dos problemas, dos métodos e dos sentidos relativos 

ao próprio fazer científico.  

Ao contrário da reificação implicada na noção de ferramenta, a mestiza e 

o ch’ixi operam como perspectivas que desestabilizam e transformam. Não se 

trata apenas de categorias aplicadas a um objeto de estudo, mas de 

epistemologias vividas que reconfiguram também o sujeito que delas se 

aproxima. Mobilizar a mestiza é entrar em contato com escritas e identidades que 

recusam fronteiras e binarismos, obrigando o pesquisador a repensar suas 

próprias categorias. Aproximar-se do ch’ixi é igualmente confrontar a 

impossibilidade da síntese e assumir a coexistência em tensão como condição, o 

que desloca os modos convencionais de compreender o social. Nessa via de mão 

dupla, sujeito e objeto não permanecem intactos: ambos são atravessados e 

transformados pelo encontro com essas proposições, que projetam novos efeitos, 

abrem outros horizontes e instauram possibilidades críticas de pesquisa. 

Esse caráter transformador se justifica porque tanto a mestiza quanto o 

ch’ixi são epistemologias que tem o corpo como seu foco. Não se trata de 

categorias abstratas que operam à distância, mas de saberes que emergem da 

experiência corporificada, da memória, da língua e da história inscrita nos 

corpos. A escrita de Anzaldúa é um corpo que fala, atravessado por fronteiras 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 367 

linguísticas e culturais; o ch’ixi de Cusicanqui é um corpo manchado pela 

colonização, mas que resiste e produz novos sentidos. Pensar com essas 

proposições é, portanto, pensar a partir do corpo. Como lembra Seligmann-Silva, 

figuras como “Fanon, Nascimento, Spivak, Hall, Mbembe, Kilomba, Ndikung e 

Saidiya Hartman e tantos outros pensadores [...] partem de suas experiências, de 

seus corpos e de suas subjetividades para revelar que todo saber é estruturado” 

(2022, p. 45, grifo do autor)” para que possam existir em suas realidades e 

sociedades. Constitui uma dimensão corporal que desestabiliza, transforma, 

reconfigura e que estabelece uma atitude descolonizadora de saberes. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Neste trabalho, foram exploradas as proposições teóricas "mestiza" 

(Anzaldúa, 1987) e "Ch’ixi" (Cusicanqui, 2010). Ambas as autoras oferecem visões 

críticas e inovadoras sobre a mestiçagem e suas implicações históricas, 

identitárias e epistêmicas na cultura. Ao longo deste texto, buscamos deslocar a 

mestiçagem de uma compreensão naturalizada ou celebratória para entendê-la 

como conceito historicamente construído e politicamente mobilizado, 

argumentando que essas categorias não podem ser reduzidas a “ferramentas” 

analíticas ou “neutras”. Longe de operarem de modo estático ou utilitário, 

mestiza e ch’ixi transformam também aqueles que delas se aproximam. Trata-se, 

afinal, de epistemologias situadas e corporificadas que desestabilizam fronteiras, 

dicotomias e paradigmas coloniais, instaurando novas formas de olhar e de 

produzir conhecimento. 

Durante nosso percurso, expomos como o corpo é central em ambas as 

propostas. A escrita mestiza de Anzaldúa emerge de um corpo fronteiriço e 

multilíngue, que se inscreve na própria materialidade do texto, recusando a 

homogeneização apagadora da diferença. Já Ch’ixi, em Cusicanqui, mobiliza 

neologismos e línguas indígenas aimará como gesto político e epistemológico, 

emerge do corpo indígena marcado pela colonização, mas também portador de 

potência descolonizadora. Pensar com essas perspectivas é, portanto, pensar a 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 368 

partir do corpo como um lugar de enunciação e produção de saberes— e é essa 

dimensão corporal que permite reconfigurar a relação entre quem pesquisa e os 

mundos que são pesquisados. 

A contribuição das autoras ultrapassa seus contextos específicos e nos 

oferece possíveis caminhos éticos e políticos para se lidar e relacionar com as 

crises epistemológicas, políticas e ambientais que atravessam a América Latina. 

A busca pela transformação cultural está intrinsecamente vinculada à 

descolonização de nossos comportamentos, ações e da linguagem usada para 

descrever o mundo. Nesse sentido, a crítica à mestiçagem como ideologia 

integradora e homogeneizadora se torna central, pois revela como projetos 

modernos e estatais frequentemente neutralizaram conflitos e apagaram as 

diferenças.  

Adotar o bilinguismo ou o multilinguismo como práticas 

descolonizadoras, como proposto tanto por Anzaldúa (1987) quanto por 

Cusicanqui (2010), ao incorporar em suas produções acadêmicas e culturais as 

línguas indígenas ancestrais presentes em seu cotidiano, podem contribuir para 

a formação de um coletivo de interlocutores e criadores de conhecimento capazes 

de dialogar em condições de equidade com outras epistemologias de pensamento 

e correntes acadêmicas, tanto regionais quanto globais. Suas propostas 

desestabilizam narrativas modernas homogêneas e valorizam cosmologias 

outras, indicando horizontes de descolonização que partem das margens, das 

fronteiras e dos corpos racializados. Juntas, essas abordagens feministas e 

decoloniais apontam para modos de habitar a América Latina que valorizam o 

diverso, o inacabado e o contraditório. Descolonizar, nesse sentido, significa 

também ir para além do entre: não reconciliar polos opostos, mas assumir a 

tensão e a contradição como potência crítica. 

Percebemos também, nesse movimento, que ambas as autoras vão contra, 

mas em direções diferentes e paralelas, a noção integralizante que a mestiçagem 

carrega consigo. Anzaldúa e Cusicanqui, cada uma a sua maneira, nos mostram 

como as diferenças são maiores que as semelhanças e que não devem ou podem 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 369 

mais passar por processos sejam eles sociais, físicos ou históricos de apagamento. 

Relembremos aqui um dos aforismos famosos de Alexiss Nouss (2002) e La 

Plantine (2002) que “cada mestiçagem é única” e “só se traduz o diferente 

diferentemente”. É necessário apoderar-se da contraidentidade seja ela mestiza 

ou Ch’ixi, ou uma outra que venha ainda a ser elaborada, e se posicionar 

contrariamente ao projeto da modernidade capitalista que busca homogeneizar e 

apagar o diferente.  

Entender a mestiçagem a partir da mestiza e do ch’ixi é reconhecer que o 

conhecimento não é neutro, nem abstrato, mas relacional, situado, atravessado 

por relações de poder e insurgente. Essas proposições descolonizam os saberes 

ao romperem com dicotomias herdadas da modernidade e ao projetarem outras 

formas de existência e de produção de conhecimento. Nesse sentido, elas 

dialogam, cada uma a sua maneira, tanto com o pensamento glissantiano sobre a 

crioulização como fenômeno do mundo (Glissant, 2025) quanto com a agência 

pós-colonial e a inserção discursiva de sujeitos por Bhabba (2003). Mais do que 

oferecer respostas conclusivas, esse movimento, revela também a necessidade de 

ir para além do entre: não mais a lógica binária de dois polos a serem mediados, 

mas a afirmação de identidades e epistemes múltiplas, contraditórias e em 

constante movimento. 

 

Referências 

ABREU, Thiago; HASHIGUTI, Simone. Resenha de Ch’ixinakax utxiwa: uma 
reflexão sobre práticas e discursos descolonizadores. Polifonia, Cuiabá-MT, vol. 
29, n. 53, p. 01 a 262, jan. - mar., 2022. 

ANZALDÚA, Gloria (Org.); MORAGA, Cherríe (Org.). This Bridge Called my 
Back: Writings on radical Women of Color. New York: Kitchen Table –Women of 
Color Press, 1983. 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: the new mestiza.1. ed. San 
Francisco: Aunt Lute Books, 1987. 

BENJAMIN, Walter, A tarefa-Renúncia do tradutor (Die aufgabe des 
übersetzers), Clássicos da Teoria Bilíngüe, Antologia Bilíngüe. HEIDERMAN, 
Werner (org.), Universidade Federal de Santa Catarina, CCE/DLLE-Núcleo de 
Tradução: Florianópolis, 2001. 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 370 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. M. Ávila; E. L.L. REIS; G. R. 
GONÇALVES. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

COSTA, Claudia de Lima; ÁVILA, Eliana. Gloria Anzaldúa, a consciência mestiça 
e o "feminismo da diferença". Estudos Feministas, Florianópolis, v. 13, n. 3, p. 
691-703, dez. 2005.  

CRUZ, Décio Torres. Literatura (pós-colonial) caribenha de língua inglesa. 
Salvador: EDUFBA, 347 p., 2016 

CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakas utxiwa: una reflexión sobre prácticas y 
discursos descolonizadores. 1 ed. Tinta Limón, 2010. 

ELGAS. Os bons ressentimentos: ensaio sobre o mal-estar pós-colonial. Trad: 
Diogo Cardoso. São Paulo: sobinfluencia edições, 2025 

ESPINOZA, Catalina Díaz; RAMÍREZ, Tamara Cortés. ¡A descolonizar! La 
propuesta de una identidad mestiza en dos autoras latinoamericanas 
contemporáneas: Gloria Anzaldúa y Silvia Rivera Cusicanqui. Monografia 
(Graduação em História) — Departamento de ciências Históricas, Facultad de 
Filosofía y Humanidades, Universidad de Chile, 80f, 2019. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silva. 
Salvador: Ed. UFBA, 2008. 

GLISSANT, Édouard; CHAMOISEAU, Patrick. Abécédaire. In: A terra, o fogo, a 
água e os ventos: por um Museu da Errância com Édouard Glissant. Org: 
Instituto Tomie Ohtake. 1 ed. São Paulo: Instituto Tomie Ohtake, 2025. 

GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da diversidade. Trad: de Enilce 
Albergaria Rocha. Juiz de Fora, MG: Editora UFJF, 2005 

GROSFOGUEL, Ramón. Racismo/sexismo epistémico, universidades 
occidentalizadas y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. 
Tradução de Fernanda Miguens, Maurício Castro e Rafael Maieiro. Tabula Rasa. 
Bogotá- Colombia, No.19: 31-58, julio-diciembre 2013 

LAPLANTINE, François. NOUSS, Alexis. A Mestiçagem. Tradução de Ana 
Cristina Leonardo, Lisboa: Instituto Piaget, 2002 

MERLO, Hugo. A mestiçagem como conceito histórico: uma descrição teórica. 
Revista de Teoria da História. n26, v1, 2023. 

MIGNOLO, Walter D. Histórias locais-projetos globais: colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. 1. ed. São Paulo: Imprensa oficial, 2003. 

MOREIRA, Gabriel Caetano. Atravessando Fronteras, Crossing Borders: 
tradução, corporalidade e escrita em Gloria Anzaldúa. Dissertação (Mestrado em 
Linguística Aplicada) - Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade 
Estadual de Campinas. p. 148. 2025 



                                                                              
 

 
Revista Eletrônica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, Nº 40, p.347-371, jul./dez., 2025. 

http://revista.anphlac.org.br 

 

 

| 371 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y Modernidad-racionalidad. Tradução de 
Wanderson flor do nascimento. In: BONILLO, Heraclio (comp.). Los 
conquistados. Bogotá: Tercer Mundo Ediciones; FLACSO, pp. 437-449, 1992 

SELIGMANN-SILVA, Márcio. Passagem para o outro como tarefa: tradução, 
testemunho e pós-colonialidade. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2022. 298 p. 
ISBN 978-65-88388-13-6. Disponível em: 
https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/19488/1/ebook_passagem-para-o-
outro_2022.pdf. Acesso em: 01 set. 2025 

SILVA, Aline Kelly da; HÜNING, Simone Maria; TITTONI, Jaqueline. Uma 
epistemologia feminista de corpo inteiro na pesquisa em psicologia social. 
Psicologia & Sociedade, Porto Alegre, v. 36, e277599, 2024. DOI: 
https://doi.org/10.1590/1807-0310/2024v36277599 

SMITH, Linda Tuhiwai. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous 
Peoples. London & New York: Zed Books, 2012. 

 

https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/19488/1/ebook_passagem-para-o-outro_2022.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/19488/1/ebook_passagem-para-o-outro_2022.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1590/1807-0310/2024v36277599

