347

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

A MESTIZA EM ANZALDUA E CH’IXI
EM CUSICANQUI: PROPOSICOES
TEORICAS PARA ALEM DO ENTRE

The Mestiza in Anzaldiia and Ch’ixi in Cusicanqui:

({3

Theoretical propositions surpassing the “in-
between”

Gabriel Caetano Moreira*

Recebido em: 14/09/25
Aprovado em: 06/12/25

Resumo: O presente artigo propoe uma aproximacao entre as concepgoes de
mestiza em Gloria Anzaldda, escritora, poeta e feminista chicana, e de ch’ixi em
Silvia Rivera Cusicanqui, intelectual, sochdloga e ativista boliviana. Ambas
oferecem perspectivas criticas sobre a mesticagem e seus efeitos nas praticas
sociais, culturais e politicas no contexto latino-americano. Enquanto Anzaldaa
(1987) elabora a mestiza a partir da experiéncia fronteirica México—EUA,
marcada pelo multilinguismo e pela resisténcia as imposicoes coloniais,
Cusicanqui (2010) mobiliza a perspectiva aimara de ch’ixi para problematizar a
homogeneizacao moderna e afirmar a coexisténcia de diferencas em tensdao. O
artigo evidencia que essas propostas nao funcionam como ferramentas analiticas,
mas como epistemologias corporificadas que transformam pesquisador e objeto.
Nessa via, desestabilizam a logica binaria do “entre” e abrem caminhos para
pensar a pluralidade epistemologica e a descolonizacao dos saberes na América
Latina.

Palavras-chave: Gloria Anzaldua; Silva Rivera-Cusicanqui; descolonizacao dos
saberes.

Abstract: This paper proposes a convergence between the concepts of mestiza
in Gloria Anzaldia, Chicana writer, poet, and feminist, and Ch’ixi in Silvia Rivera
Cusicanqui, Bolivian intellectual, sochologist, and activist. Both offer critical
perspectives on mestizaje and its effects on social, cultural, and political practices
in the Latin American context. While Anzaldta (1987) elaborates a mestiza based

* Doutorando em Linguistica Aplicada (PPGLA/UNICAMP). Mestre em Linguistica Aplicada
(PPGLA/Unicamp). Bacharel em Letras - Traducdo Espanhol (UnB). E-mail:
gabrielcaestanom11@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0009-0005-4959-3147

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 348

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC
on the Mexico-US border experience, marked by multilingualism and resistance
to colonial and imperialists impositions, Cusicanqui (2010) mobilizes the Aymara
perspective of Ch'ixi to question the modern homogenization and affirm the
coexistence of tensions between differences. The article shows that these
proposals do not function as analytical tools, but as embodied epistemologies that
transform the researcher and the object. In this way, they destabilize the binary

logic of “between” and open paths for thinking about epistemological plurality
and the decolonization of knowledge in Latin America.

Keywords: Gloria Anzaldda; Silva Rivera-Cusicanqui; decolonization of
knowledge.

Este trabalho tem como objetivo a exposicao e proposicao de um dialogo
teorico sobre a mesticagem. Serao apresentados aqui as perspectivas de
pensadores e pesquisadores latino-americanos que refletiram e discutiram sobre
esse fendmeno, seja por uma abordagem historica, social, racial ou bioléogica.
Diante da multiplicidade, diversidade e recorréncia do tema que perpassa o
continente americano, optamos por destacar vozes que partem de locus distintos
a fim de mostrar, sobretudo, suas convergéncias quanto suas tensées. Nosso
objetivo, além da exposicao da diversidade de percepcoes da/sobre a Mesticagem,
é também, utilizar este espaco para promover o didlogo e propor atravessamentos
por meio de suas semelhancas e diferencas. Com isso em mente, duas autoras
foram escolhidas a serem discutidas e aproximadas neste trabalho, a saber: Gloria
Anzaldaa (1987) com a proposicao da mestiza partindo do contexto fronteirigo
chicano México-EUA e Silvia Riveira Cusicanqui (2010) com a epistemologia
indigena Ch’ixi do universo aimard boliviano.

A mesticagem ocupa um lugar central e ambiguo na tradigao intelectual
latino-americana, tendo sido frequentemente mobilizada como categoria
explicativa da formacdo social e cultural, mas também como dispositivo
ideoldgico de apagamento das violéncias coloniais e raciais. Como observa Hugo
Merlo em seu texto A mesticagem como conceito histérico (2023) o conceito

‘mesticagem’ consolidou-se historicamente como uma nocao estruturante do

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



349

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

pensamento nacional, articulando ideias de origem, identidade e diferenca, ao

mesmo tempo em que neutraliza conflitos e assimetrias. Como ele enuncia:

o conceito de mesticagem carrega consigo uma forte implicacio
temporal, principalmente no sufixo -agem, que indica um processo,
acdo, ou o resultado de um processo ou acdo. A mesticagem ¢é
processual, ou seja, ndo se refere a algo que acontece de forma
contingente ou instantidnea, mas ao longo do tempo. Ainda que a
propria etimologia da palavra expresse essa processualidade, a
estrutura temporal do conceito nao é visivel na mera descricdo da
mesticagem como uma categoria formal — entendida como a mistura de
etnias. (Merlo, 2023, p. 110)

Compreender a mesticagem como conceito histérico e processual,
portanto, nao diz respeito apenas a formacao de identidades, mas também aos
modos de produ¢do do conhecimento que se debrucam sobre elas. Inseridos
nesse prisma, o entendimento do por que areas como a Antropologia, os Estudos
da Traducdo e a Linguistica Aplicada ocupam historicamente um lugar de
fronteira, um lugar do entre.

Seja entre o social e as formas de linguagem, ou entre o individuo e
coletivo, as trés areas mencionadas possuem, quase como uma condicao sine qua
non esse “status” fronteirico que lhes permite atuar, atravessar e ultrapassar as
diferentes areas de conhecimento. Pensar a Mesticagem, como aqui propomos,
seja a partir da Antropologia, da Linguistica Aplicada ou da Traducao, aponta
para uma direcdo contra a urgéncia da norma e da busca pela pureza. Pensar a
remota possibilidade que, sejam linguas, individuos ou culturas, se possam ter
seus componentes, ou categorias, como dissociaveis, possiveis de se separar ao
ponto de “uma categoria pura” € irreal e fantasioso. As ditas “Linguas Modernas”
sao um resultado do contato, da relacao entre diferentes linguas, e justamente
pela relacdo com o outro (no caso entre diferentes falantes) ser um fato
primordial para sua existéncia.

Walter Benjamin em A Tarefa do Tradutor (2001) discorre sobre
diferentes ideias de pureza e do que seria uma ‘Linguagem Pura’, na qual a dita
‘pureza da linguagem’ se relacionaria com sua capacidade de revelar significados

mais profundos e conexoes entre diferentes idiomas e culturas. A linguagem pura,

Revista Eletrénica da
@AN PHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



350

@vista Eletronica da
ANPHLAC
nesse sentido, é mais um processo de busca e revelaciao continua do que um
estado fixo a ser alcancado. Assim, indo em contramao a uma ideia da
Mesticagem, que associa o contato a uma fusao homogeneizadora, Ch’ixi propoe
uma légica outra, na qual elementos podem coexistir de modo heterogéneo e em
tensao. O “puro”, como nos lembra Balandier, nao existe, e que os “supostos
produtos ‘puros’ sao aqueles que criam, por artificios funestos e pela violéncia, os
regimes totalitarios” (2007, n.p. apud Elgas, 2025, p.191).

Nesse panorama de criticas a ideias e nocoes de ‘pureza’, origem e
identidade fixas que se inscrevem os estudos pos-coloniais, campo tedrico que
emerge no final do século XX com o objetivo de confrontar os legados simbdlicos,
discursivos e epistémicos do colonialismo. Autores poés-coloniais passam a
questionar os grandes modelos explicativos e as narrativas totalizantes da
modernidade, evidenciando como o discurso colonial produziu sujeitos
autocentrados, universalizados e legitimados, ao mesmo tempo em que relegou
povos colonizados, racializados e periféricos a condicao de sujeitos silenciados ou
sujeitados pela propria ordem do discurso. Nesse contexto, o pés-colonial se volta
para a emergéncia de novos sujeitos — oriundos do chamado Terceiro Mundo, de
comunidades indigenas, de grupos migrantes e periféricos — e para a ampliacao
dos espagos de enunciacdo como caminho para a producdo de contradiscursos
capazes de tensionar a heranca colonial (Cruz, 2016).

Dentro (e fora) desse campo que se insere a contribuicdo de Homi K.
Bhabha, intelectual indiano radicado no debate da teoria cultural contemporanea
e uma das referéncias centrais do pensamento po6s-colonial. Em O local da
cultura (2003), Bhabha propde compreender as culturas ndao como entidades
homogéneas ou autocentradas, mas como processos transacionais e tradutorios,
constituidos no contato assimétrico entre linguas, historias e regimes de poder.

Seu entendimento e conceitualizacao de e a partir do hibridismo cultural
desloca a ideia de identidade como esséncia e a redefine como efeito de praticas
discursivas marcadas pela ambivaléncia, pela negociacao e pela traducao. Para

Bhabha (2003), a producao de sentido nao se da no interior de polos fixos, mas

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1351

@vista Eletronica da
ANPHLAC
em um chamado Terceiro Espaco de enunciacao — o in-between! — no qual os
significados sao constantemente reinscritos e no qual se tornam visiveis as
fissuras do discurso colonial.

Assumir a posicao seja discursiva, tedrica ou metodologica do entre,
pressupoe também, a dualidade. Caracteristica marcante das trés areas
mencionadas anteriormente, em especial a Antropologia, a dualidade se
estabelecem como um topico recorrente a emergir no debate, pois, se a
Antropologia é a “ciéncia do outro”, como Lévi-Strauss demonstrou em seu
ensaio e livro de viagem Tristes Tropicos (1970), a contradicao, as semelhancas,
as diferencas, as complexidades, as alteridades, e por fim as dualidades, desse
fazer descritivo desse Outro ndo abandonam o campo do saber. A construcao
discursiva do Outro parte da oposicao para uma descri¢cao propria. A dualidade
entdo, se consagra como uma ferramenta analitica que permite aos pesquisadores
identificar, comparar e contrastar diferentes aspectos da experiéncia humana.
Essas dualidades ajudam a descrever a complexidade das sociedades e a entender
como os seres humanos criam significado, organizam suas vidas e se relacionam
com o mundo ao seu redor. Nesse sentido, a dualidade funcionou como
ferramenta analitica que permitiu identificar, comparar e contrastar diferentes
aspectos da experiéncia humana.

Entretanto, se por um lado a légica do entre tornou possivel reconhecer a
complexidade das sociedades, por outro permaneceu presa ao binario. A partir
do momento que as dualidades e as dicotomias, como por exemplo
humano/inumano, urbano/rural, civilizado/selvagem, racional/emocional
foram frequentemente capturadas por narrativas coloniais, o Outro é descrito
como “selvagem”, “sem cultura” ou “inumano” como nas Antropologias e
Etnografias na primeira metade do século XX, a construcao discursiva que é feita
sobre esses corpos desdgua em processos de racializacdo, subalternidade,

infantilizacio e inferioridade (do corpo e da psique) (Grosfoguel, 2013). E

1 A traducdo mais consolidada de in-between para o portugués brasileiro é entre-lugar ou

somente o uso da preposicao entre.
Revista Eletrénica da
ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1352

@vista Eletronica da
ANPHLAC
justamente aqui que pensamentos como a mestiza e o ch’ixi se tornam decisivos
(e disruptivos), pois propoem modos de existéncia que nao se limitam a mediacao
de dois polos, mas que afirmam multiplicidade, contradicao e coexisténcia nao-
totalizante.

Para além dessa légica binaria que este texto se orienta. Ao aproximar a
mestiza de Anzaldua e ch’ixi de Cusicanqui, buscamos pensar a mesticagem nao
como fusdo harmoniosa nem como mediacdo entre polos opostos, mas como
condicdo de multiplicidade e coexisténcia em tensdo. Ao invés de conceberem a
diferenca como algo a ser negociado no espaco intersticial, mestiza e chi’ixi
afirmam modos de existéncia e de producao de saber marcados pela coexisténcia
conflitiva, pela contradicao nao resolvida e pela recusa da sintese, deslocando o
debate para além da logica do entre e abrindo caminhos para epistemologias
corporificadas e nao totalizantes. Desse modo, propomos que tais concepcoes
desestabilizam narrativas modernas hegemdnicas e sdo capazes de introduzir e
criar novos horizontes epistemoldgicos capazes de valorizar cosmologias e

identidades plurais na América Latina.

ANZALDUA E A MESTIZA

Gloria Evangelina Anzaldta (1942-2004) foi uma escritora e filosofa
chicana, 1ésbica, queer e ativista social. Autora de uma das obras mais marcantes
sobre a experiéncia vivida de chicanas e chicanos na/da/e além da fronteira
México-EUA: Borderlands/La Frontera: the new mestiza (1987). A obra é
composta por elementos reflexivos, historicos, filoséficos e pessoais que
misturam e atravessam o biografico e nao-biografico, o pablico e o privado, o ser

e o ndo-ser. Segundo a propria autora, no prefacio:

Este livro, portanto, fala de minha existéncia. Minhas preocupacoes
com a vida interior do Ser e com a luta desse Ser em meio a adversidades
e violagoes; com a confluéncia de imagens primordiais; com as posicoes
Unicas que a consciéncia assume nesses fluxos confluentes; e com meu

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



353

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

impulso quase instintivo de comunicar, falar e escrever sobre a vida nas
fronteiras, a vida nas sombras. (Anzaldiaa, 1987, p.0o1, tradugio nossaz2)

De primeira edicao datada em 1987, Borderlands/La frontera: The New
Mestiza é um livro que esta dividido em duas partes: a primeira, Atravesando
fronteras/ Crossing Borders, em que o se constitui de sete capitulos que narram
sobre a heranca cultural, as memorias, reflexoes e as vivéncias do povo chicano a
partir e para além da fronteira México-EUA pelas lentes de Anzaldda. A segunda,
Un Agitado Viento / Ehécatl, The Wind, apresenta seis capitulos com trinta e oito
poemas, que expressam a relacao da autora com sua heranca cultural e consigo
mesma.

A forca e a importancia de Borderlands nao estd somente em seus temas
abordados, mas na forma de sua escrita. Essa figura nao se limita a ocupar um
“entre” culturas ou linguas: ela rompe a légica binaria, assumindo contradicgoes,
tensoes e multiplicidades como condicdo de existéncia. Nessa perspectiva, a
mestiza é tanto uma resisténcia a colonialidade quanto uma poténcia criadora de
novas formas de subjetividade e cultura.

Além de Borderlands, AnzaldGa organizou antologias que a tornaram
referéncia na literatura feminista e latina de grupos minorizados, como This
Bridge Called My Back: Writings by Radical Women of Color (1981), Making
Face, Making Soul/Haciendo Caras (1990) e This Bridge We Call Home (2002).
Também escreveu literatura infantil, sempre articulando identidade, diferenca e
resisténcia cultural como Friends from the Other Side/Amigos del Otro Lado
(1995) e Prietita y La Llorona (1996).

Apesar da relevancia dos temas é, sobretudo, a forma como Anzaldta
escreve que constitui sua maior contribuicdo teorica e politica. A escrita mestiza

de Anzaldaa é resultado do processo migratério de seus antepassados, refletindo-

2 No original: This book, then, speaks of my existence. My preoccupations with the inner life of
the Self, and with the struggle of that Self amidst adversity and violation; with the confluence of
primordial images; with the unique positionings consciousness takes at these confluent streams;
and with my almost instinctive urge to communicate, to speak, to write about life on the borders,

life in the shadows.
Revista Eletronica da
ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1354

@vista Eletronica da
ANPHLAC
se na alternancia e combinacdo das linguas inglesa, espanhola, nauatle3 e
variantes dialetais surgidos do encontro na fronteira como o Tex-Mex e o
pachuco. Dentre outras caracteristicas estao a inespecificidade de género textual;
a recuperacao do passado indigena; o testemunho baseado em sua vivéncia de
fronteira, permitindo a representacao de um povo (Moreira, 2025). Trata-se de
uma escrita que assume o conflito, a contradicdo e o inacabamento como
constitutivos. Nao somente forma literaria, mas também gesto identitario: ao
atravessar linguas, géneros e memorias, Anzaldua faz da escrita mestiza uma
expressao da propria subjetividade.

A escrita opera como resisténcia a colonialidade do saber (Quijano, 1992;
Mignolo, 2017), pois se recusa a adotar os moldes monolingues e homogéneos da
modernidade ocidental. Quijano (1992) e Mignolo (2017) concordam que a
colonialidade é o resquicio ainda existente do colonialismo, sistema de poder e
dominacao exercidos por certos paises da Europa. Apesar do colonialismo, como
dominacdo e/ou ordem mundial, ter sido substituida pela modernidade
capitalista, a 16gica colonial ainda permanece e atravessa os corpos de todos que
vivem sob ela. A invencao de categorias (raca/etnia), a racializacao dos corpos, os
binarismos (selvagem/civilizado, racional/emocional) sdo exemplos da logica
colonial ainda existente e operante na modernidade. A luta contra colonialidade
do saber é uma das perspectivas e objetivos do movimento decolonial.

Nesse sentido, a luta contra a colonialidade nao se d4 apenas em nivel
tedrico, mas também na escrita e no corpo da autora. A identidade mestiza e a
escrita mestiza se confundem, pois ambas operam como resisténcia ao
apagamento colonial. A mestiza é, portanto, mais do que uma identidade cultural:
€¢ uma postura politica e epistémica que subverte fronteiras e cria novas
possibilidades de existéncia. Como afirmam Costa e Avila (2005), a nova mestiza

¢é atravessada pela consciéncia polivalente e pela pratica textual performaética e

3 Lingua indigena asteca.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



| 355

@vista Eletronica da
ANPHLAC
inespecifica, operando dentro de uma légica que rompe com o centro/periferia, a
tradicao/modernidade e a origem/esséncia.

A aproximacao entre a escrita de Gloria Anzaldda e o pensamento pds-
colonial de Bhabha (2003) permite evidenciar tanto pontos de contato quanto
deslocamentos fundamentais. Assim como o autor, Anzaldda (1987) recusa
concepcoes essencialistas de identidade e compreende a cultura como processo,
atravessamento e traducdo. No entanto, a mestiza nao se acomoda plenamente a
légica do entre-lugar, que ainda pressupoe fronteiras relativamente estaveis a
serem negociadas.

A mestiza, para Anzaldaa (1987), habita um movimento continuo, instavel
e contraditorio, no qual as fronteiras nao apenas se atravessam, mas se desfazem
e se refazem constantemente no corpo, na lingua e na memoéria. Nao se trata,
portanto, de ocupar um espaco intermediario entre culturas, mas de existir em
uma condicdo de deslocamento permanente, na qual a contradi¢io nao busca
sintese e a identidade nao se fixa como ponto de chegada. A mestiza é sempre
processo, sempre em movimento, e € intrinsicamente essa mobilidade que a
afasta de uma légica intersticial conciliatéria e a aproxima de uma critica radical
as formas coloniais de ordenar a diferenca.

Dessa maneira, Anzaldta percebe o desafio primordial para a mestiza é o
de elaborar sua propria cultura. E repete esse movimento ao decorrer de toda sua
obra, cria sua proépria cultura hibrida, mestiza. Ela reconstréi a histéria do povo
chicano a partir de suas proprias lentes, ndao mais dependendo do ver/olhar
colonizador para lhe impor o que ela é ou nao, quem ela deve ser ou nao
(Espinoza; Ramires, 2019). Ao reivindicar o direito de escrever sua autohistéria
a partir de suas multiplos lugares e de seu proprio corpo, Anzaldaa abre caminho
para pensar a mesticagem como processo inacabado, dindmico e
desestabilizador, uma escrita que, ao mesmo tempo, testemunha e inventa novas
formas de vida.

A autora ndo somente propoe a mestiza como esse ser que é formado a

partir de uma dualidade, mas como um ser que nao é estatico ou fixado nem no

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1356

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

tempo nem no espaco. A mestiza de Anzaldia pode e deve querer tudo.

Especialmente aquilo que lhes foram tiradas: a liberdade:

Portanto, ndo me dé seus principios e suas leis. Nao me dé seus deuses
mornos. O que quero € um acordo com todas as trés culturas—branca,
Mexicana e India. Quero a liberdade de esculpir e cinzelar meu proprio
rosto, de estancar o sangramento com cinzas, de criar meus proprios
deuses a partir de minhas entranhas. E se me negado for o direito de
voltar para casa, terei de me levantar e reivindicar meu espaco, criando
uma nova cultura —una cultura mestiza —com minha propria madeira,
meus proprios tijolos e argamassa e minha propria arquitetura
feminista. (Anzaldaa, 1987, p. 22, traducdo nossa4)

A proposicao da mestiza por Anzaldia se inscreve em um campo mais
amplo de criticas as narrativas latino-americanas da mesticagem como projeto
identitario harmonizador, deslocando-as a partir da experiéncia fronteirica, do
corpo e da linguagem. Ela se apresenta, ademais, como uma contraproposta a
vigéncia e soberania do feminismo branco e ocidental dos anos 80. A entrada da
perspectiva de corpas mestizas no paradigma colocou em xeque os principios
universais e ditos “hegemonicos” que feministas brancas e estadunidenses
estruturam sua praxis.

Em sua obra This Bridge Called My Back: Writings by Radical Women of
Color (1981), Anzaldda e Cherrie Morraga com mais de 10 ensaios escritos, sob
diferentes autorias de mulheres racializadas, trazem a superficie questoes,
problematicas e debates que condiziam aos corpos dessas mulheres, esses que
vinham sofrendo um apagamento dentro do préprio movimento feminista em
correlacao com as pautas pleiteadas e discutidas pelas feministas brancas. Como
grande exemplo da disparidade, nao somente das realidades, mas da luta em si, é
a pauta pelo voto feminino. Enquanto feministas brancas/ocidentais buscavam
pelo direito ao voto, de se integrarem dentro das decisdes politicas do pais,

mulheres negras buscavam pelo reconhecimento de sua humanidade.

4 No original: So, don't give me your tenets and your laws. Don't give me your lukewarm gods.
What I want is an accounting with all three cultures-white, Mexican, Indian. I want the freedom
to carve and chisel my own face, to staunch the bleeding with ashes, to fashion my own gods out
of my entrails. And if going home is denied me then I will have to stand and claim my space,
making a new culture-una cultura mestiza-with my own lumber, my own bricks and mortar and

my own feminist architecture.
Revista Eletronica da
ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1357

@vista Eletronica da
ANPHLAC
Assim, a mestiza nao se limita ao espaco chicano, mas se projeta como
figura teodrica e politica com alcance mais amplo para o continente. Ao afirmar
identidades em movimento, contradicbes nao resolvidas e comunidades que
escapam ao Estado-nacdo, Anzaldia nos oferece uma chave para repensar a
América Latina para além das fronteiras impostas pela colonialidade. Nesse
sentido, a mestiza é uma contribuicao nao apenas para os feminismos de cor e
para as epistemologias de fronteira, mas também para uma reflexdao latino-
americana que busca compreender sujeitos e coletividades em sua pluralidade,

insurgéncia e poténcia criadora.

CUSICANQUI E CH’IXI

E evidente que em uma situacdo colonial, o “ndo dito” é o que

mais possui significado; as palavras mais encobrem que revelam, e a
linguagem simbdlica entra em cena.

— Silvia Rivera Cusicanqui5

A citacdo acima integra a obra Ch’ixinakax utxiwa: uma reflexao sobre
praticas e discursos descolonizadores (2010) da escritora e pesquisadora
boliviana Silvia Rivera Cusicanqui. Sendo um dos nomes de grande destaque do
pensamento Sul-Sul e decolonial na América Latina, a autora propoe nesta obra,
em especifico, uma reflexdo para além da pratica dos pesquisadores ditos
“decoloniais” com seus “objetos de estudo” e também como mobiliza as diferentes
epistemes baseadas nas historias orais, ou elementos dela, ao ambiente
académico. Ao denunciar os limites da linguagem oficial, Cusicanqui reivindica
uma pratica intelectual indigena que desvela o nao-dito da historia colonial que
atravessa sua escrita e fazer politico e académico.

Se autodenominando Ch’ixi e Sochéloga®, Cusicanqui articula critica e
posicionamento politico. A autora discute e critica o universalismo eurocéntrico

que tende a impor uma visao Unica de progresso e modernidade, e durante esse

5 No original: Es evidente que en una situacion colonial, lo “no dicho” es lo que mas significa; las
palabras encubren mas que revelan, y el lenguaje simboélico toma la escena.
6 Neologismo entre Soci6loga e Chola adotado pela autora (Abreu; Hashiguti, 2022).

Revista Eletrénica da
@AN PHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



358

@vista Eletronica da
ANPHLAC
processo, acaba por marginalizar outras formas de conhecimento e organizacao
social que diferem daquelas consideradas “legitimas”. A autora argumenta a favor
de uma pluralidade epistémica que reconheca e valorize as multiplas formas de
sabedoria e experiéncia existentes no mundo. Assumir-se ch’ixi nao é somente
um gesto conceitual, mas também uma forma de afirmar, enquanto mulher
indigena, uma voz no espaco académico e politico historicamente marcado por
exclusoes.

Partindo da Bolivia, ou melhor, das comunidades indigenas do territorio
boliviano, Cusicanqui estabelece como seu l6cus de enunciacgao esse entre lugar,
tal qual Anzaldta com a fronteira. Tendo como ponto de partida o Ch’ixinakax
Utxiwa (nao sou mais o que era antes) que intitula o nome do texto, Silvia
Cusicanqui reflete a partir do discurso, do “nao dito” pela linguagem, mas que é
entendido em alguma instancia pelo inconsciente.

Assim, ela propoe e teoriza a partir dos desenhos do cronista Felipe
Guaman Poma de Ayala, uma antropologia das imagens que percebe as
ilustracoes do artista enquanto imagens dialéticas capazes de exercerem uma
compreensao critica da realidade e que levam a uma elaboracao de uma teoria
visual do sistema colonial. Nesse sentido, ao analisar um processo historico
(colonizacgdo) por outras fontes e/ou métodos alternativos que escapam a norma
e a centralidade da escrita académica, abrindo espaco para diferentes formas de
saberes epistemologicos, Cusicanqui tem em seu horizonte a reapropriacao de
significacbes de movimentos populares como uma nova pavimentacdo a
construcdo de novos caminhos teoéricos, narrativas e histérias outras (Abreu;
Hashiguti; 2022).

Na leitura de Cusicanqui, a linguagem nao atua apenas como veiculo de
designacao, mas também como instrumento de ocultamento (Abreu; Hashiguti;
2022). No contexto colonial e, posteriormente, republicano da Bolivia, as
palavras funcionaram muitas vezes para mascarar processos de exclusao e
violéncia. Termos e discursos aparentemente neutros ou igualitarios acabaram

servindo para escamotear a continuidade de hierarquias, disfarcando a negacao

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1359

@vista Eletronica da
ANPHLAC
sistematica dos direitos da maioria indigena. Cusicanqui descreve esse processo
como processos de “recolonizacao”: formas pelas quais antigas estruturas de
dominacao e discriminacao sao constantemente recicladas sob novas roupagens
(Cusicanqui, 2021). As promessas de igualdade e cidadania, por exemplo,
convivem com praticas de marginalizacao que reiteram desigualdades historicas.
O resultado é um paradoxo: enquanto se enuncia um projeto modernizador e
inclusivo, reproduzem-se exclusdOes e violéncias que remontam ao periodo

colonial. Na visao de Abreu e Hashiguti (2022), com esse movimento, a autora

ilustra que, ante as sucessivas recolonizacgoes, ante os “paradoxos da
condicdo colonial” — tais como os impulsos modernizadores das elites
europeizantes, que escondem e disfarcam pulsdes arcaizantes,
reacionarias —a modernidade histérica, marcada pela escravidao dos
povos indigenas, foi também cenario para o surgimento de novas
linguagens de resisténcia e estratégias contra-hegemonicas. (Abreu;
Hashiguti., 2022, p.181)

Diante desses paradoxos da condicdo colonial, Cusicanqui ndo apenas
denuncia os mecanismos de ocultamento e reciclagem das hierarquias, mas
também propde alternativas tedricas enraizadas em epistemes indigenas. E nesse
horizonte que surge o ch’ixi: uma perspectiva que, em vez de buscar sintese ou
reconciliacdo, assume a coexisténcia de diferencas em tensao como condicao de
existéncia.

Sua autodenominacao como ch’ixi é, antes de tudo, um posicionamento
politico que nao busca apagar as alteridades e identidades originarias na Bolivia.
No contexto aimard, ch’ixi pode significar “justaposicao, em pequenos pontos ou
manchas, de duas cores opostas ou contrastantes” (Cusicanqui, 2010, p. 69), ou
ainda a “coexisténcia paralela de maultiplas diferencas culturais que nao se
fundem, mas antes se antagonizam ou se complementam” (Cusicanqui, 2010, p.
70).

Como mencionado, Cusicanqui se preocupa com o que a lingua encobre ou
nao diz, e ao dizer em aberto (leia-se aqui utilizar linguas indigenas em contextos
académicos, textos etc.) a autora se posiciona contra esse jogo excludente e
apagador que as linguas minorizadas e seus falantes vem sofrendo desde a

primeira chegada dos europeus. Se denominar Ch’ixi € ir contra o siléncio.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



360

@vista Eletronica da
ANPHLAC

No debate critico sobre a mesticagem, nos deslocando pelo territério
americano, indo mais ao norte da Bolivia, em direcao ao mar das Antilhas, o poeta
e pensador martinicano Edouard Glissant (2005) nos encontra com proposicoes,
pensamentos e paisagens semelhantes ao Ch’ixi de Cusicanqui com o que o autor
denomina de crioulizacao.

A crioulizacio, um dos conceitos centrais da poética de Edouard Glissant
(2025), constitui uma critica direta as nocoes de mistura baseadas na fusao, na
sintese ou na previsibilidade dos resultados. Diferentemente da mesticagem e de
outras formas de hibridizacdo que operam segundo logicas estabilizadoras, a
crioulizacao afirma a justaposicao de elementos heterogéneos sem apagamento
ou diluicao. Como afirma o autor, “com a crioulizacdo, nada desaparece, tudo se
transforma” (Glissant; Chamoiseau, 2025, p. 49), enfatizando um processo
marcado pela imprevisibilidade e pelo deslocamento continuo. Nas palavras do

poeta:

Ora; no meu entendimento, a crioulizacdo é imprevisivel. A cada vez ela
produz excedentes, ou seja, aquilo que é produzido é imprevisivel em
relacdo aos componentes. Distingo dois campos na crioulizagcao: a
transcultura propriamente dita, e a mesticagem no campo fisio logico
ou racial. Pode-se prever, ou tentar prever, os resultados de uma
mesticagem. Isto é feito na ciéncia quando se tenta uma sintese: quando
unimos uma ervilha vermelha a uma ervilha verde, podemos calcular os
resultados. Ao passo que a crioulizacdo é imprevisivel - nao podemos
calcular seus resultados. Essa é a diferenca, tanto entre a crioulizagao e
a mesticagem, quanto entre a crioulizacdo e a transcultura. Pode-se
abordar a transculturacao através do conceito, mas a crioulizacao s6
pode ser abordada através do imaginario. (Glissant, 2005, p.149)

Glissant (2005) elabora essa nocao a partir de sua leitura das linguas
crioulas nas Antilhas, entendidas nao como sinteses linguisticas, mas como
formacoes resultantes do contato violento e assimétrico entre linguas e culturas.
Nesse processo, os elementos nao se fundem em uma unidade superior, mas se
combinam de maneira instavel, produzindo efeitos inesperados. A crioulizacao,
nesse sentido, nao designa um resultado, mas um principio relacional que impede
a fixacao identitaria e recusa qualquer hierarquizacao cultural.

O imaginario ocupa uma presenca atenuante no pensamento glissantiano,

nao como elemento acessorio ou metaforico, mas como dimensao constitutiva de

Revista Eletrénica da
@AN PHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1361

@vista Eletronica da
ANPHLAC
sua reflexao sobre a relacao, a lingua e a cultura. Tal centralidade do imaginéario
esta diretamente ligada a posicionalidade a partir da qual Glissant pensa: o
Caribe, espaco marcado pela violéncia colonial, pela escravidao, pela ruptura de
continuidades histéricas e pela impossibilidade de recorrer a origens
estabilizadoras. Desta posicao Glissant diferencia de modo contundente a
crioulizacao da mesticagem, enquanto a ultima permanece associada a uma
légica de previsibilidade e de sintese — inclusive quando transposta ao campo
social ou cultural —, a crioulizacdo afirma a imprevisibilidade como principio.
Como o proprio autor explicita, “os resultados da mesticagem podem ser
calculados a partir de seus componentes, ao passo que a crioulizacao produz
excedentes que escapam a antecipagao conceitual, s6 podendo ser abordados pelo
imaginario” (Glissant, 2005, p. 149).

Essa distincao recoloca o debate da mesticagem para além de uma logica
formal ou classificatéria, deslocando-o para um campo relacional no qual os
elementos em contato nao se fundem nem se resolvem em sintese, mas
permanecem em tensao produtiva. Ao recusar a possibilidade de calculo e de
fechamento conceitual, Glissant (2005) propde uma outra maneira de pensar os
encontros culturais nas Américas, enraizada em experiéncias historicas
especificas e em saberes produzidos desde territorios marcados pela
colonialidade.

Nessa paisagem a crioulizacao pode ser aproximada, sem equivaléncia, da
epistemologia ch’ixi desenvolvida por Silvia Rivera Cusicanqui. Assim como em
Glissant, o ch’ixi ndo aponta para uma sintese conciliatéria, mas para a
coexisténcia conflitiva de elementos heterogéneos que permanecem em tensao. A
relacdo, em ambos os casos, ndo dissolve a diferenca, mas a preserva como
condicdo constitutiva, deslocando a mesticagem de uma légica harmonizadora
para um campo de fricgoes, contradicoes e multiplicidade.

Cusicanqui entende as relacoes entre o mundo indigena e as sociedades
formadas apdés a colonizacdo como “uma dialética sem sintese” (Abreu;

Hashiguti., 2022, p.183). Esse carater inconcluso ndo é um problema a ser

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1362

@vista Eletronica da
ANPHLAC
superado, mas sim justamente o que confere ao ch’ixi sua forca politica. Trata-se
da possibilidade de ser, ao mesmo tempo, “indio” e “europeu”, habitando uma
indeterminacdo que preserva a contradicdo e transforma a coexisténcia em
poténcia emancipadora. Como observam Abreu e Hashiguti (2022, p. 183), essa
condicao paradoxal torna possivel ser colonizado e, ao mesmo tempo, estar
equipado com ferramentas descolonizadoras, o que pode favorecer uma lucidez
politica singular diante das formas de dominacdo. Esse movimento ecoa, em
outro registro, com a proposta de Anzaldua, ao afirmar identidades que nao
cabem em fronteiras fixas.

Os Indigenas Ch’ixi (“manchados” — na lingua aimara), sao portadores da
marca da colonizacao, algo de que nao conseguem se desprender, pois tem rastros
socio-historicos, estigmas no corpo e na condicdo social. A metafora do Ch’ixi
representa um duplo ancestral em conflito, suprimido por processos de
aculturacao e pela "colonizacdao do imaginario", mas que também tem o potencial
de ser harmonico e livre, ao libertar o lado indigena ancestral e fomentar formas
dialogais de constru¢do do conhecimento (Cusicanqui, 2010). Além disso, a
expressao que leva o titulo do texto Ch’ixinakax Utxiwa reflete a ideia de que as
culturas indigenas nao sao estaticas ou puras, mas sim hibridas e dinamicas,
influenciadas por processos de coloniza¢do, mas também capazes de resistir e se
transformar através da incorporacao de novos elementos e adaptacoes.

Desse modo, o ch’ixi nao se limita a uma metafora identitaria, mas
constitui uma chave para pensar as condicoes contemporianeas da América
Latina. Ao afirmar a coexisténcia de diferencas em tensdo, sem reduzi-las a
sintese, Cusicanqui oferece uma perspectiva capaz de desestabilizar narrativas
modernas homogeneizadoras e abrir espaco para cosmologias plurais. Em
tempos de crise, marcados pelo esgotamento dos modelos politicos e economicos,
pela persisténcia de desigualdades coloniais e pela urgéncia ambiental, o ch’ixi
aponta para formas de resisténcia que nao buscam reconciliacio, mas a

convivéncia conflitiva como horizonte emancipador.

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1363

@vista Eletronica da
ANPHLAC
USOS DESCOLONIZADORES DA MESTIZA E DO CH’IXI

Nesta secao, buscamos discutir como as proposicoes de Gloria Anzaldta e
Silvia Rivera Cusicanqui podem ser mobilizadas para além de seus contextos
originais, funcionando como perspectivas tebricas para pensar praticas
académicas e politicas contemporianeas. O objetivo ndo ¢é esgotar as
possibilidades de aplicacdao, mas indicar como as categorias de mestiza e ch’ixi
permitem tensionar paradigmas hegemoénicos e abrir caminhos de
descolonizacao dos saberes. Nesse sentido, tanto a mestiza quanto a logica ch’ixi
se apresentam como modos de questionar dicotomias modernas e de valorizar
formas de conhecimento situadas, plurais e insurgentes.

O estudo e a utilizacao da mesticagem como categoria analitica no campo
da Historia exigem, como aponta Merlo (2023), um deslocamento critico que
permita compreender o termo nao como dado natural ou identidade fixa, mas
como conceito historicamente construido e politicamente mobilizado. Ao analisar
a trajetoria da mesticagem no pensamento social brasileiro, o autor demonstra
como ela operou simultaneamente como chave explicativa e como dispositivo
ideologico, articulando narrativas de origem, identidade e diferenca que, muitas
vezes, serviram para neutralizar conflitos sociais, raciais e coloniais.

Nesse sentido, a contribuicdo historiografica do debate sobre a
mesticagem reside menos na afirmacao de uma identidade nacional do que na
possibilidade de desnaturalizar seus usos, evidenciando os interesses, disputas e
silenciamentos que atravessam sua formulacao historica. Pensar a mesticagem a
partir dessa perspectiva critica permite, portanto, reabrir o debate sobre
identidade sem reduzi-lo a sinteses harmonizadoras ou projetos integradores de
cunho estatal.

Nos ualtimos anos, a autora chicana e feminista Gloria Anzaldtia vem
ganhando notoriedade nos contextos brasileiros. Parte dessa notoriedade, se
relaciona diretamente com pesquisas académicas que vem integrando o
pensamento mestizo a sua pratica, e bem como para as recentes traducoes que

vém sendo feitos para o portugués brasileiro. Tatiana Nascimento, tradutora de

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1364

@vista Eletronica da
ANPHLAC
Vulva é uma ferida aberta e outros ensaios (2021) e de Limiares/La frontera: a
nova mestiza’, cujo lancamento esta datado para 2026, sao comprovacoes dessa
demanda social de traduzir Anzaldda. A chegada dessas tradugoes suscita debates
relevantes sobre os efeitos de um texto como Borderlands, cuja escrita hibrida,
multilingue, polifonica e insurgente tensiona as fronteiras, sejam elas fisicas,
geograficas, sexuais, identitarias ou espirituais. Traduzir Anzaldaa, portanto, nao
¢é apenas transpor palavras de uma lingua a outra, mas lidar com a forca politica
de uma escrita que encorpora a mestiza em sua forma, conteido e poética
(Moreira, 2025).

A proposta de traduzir Borderlands/La Frontera (1987) para o portugués
brasileiro permite pensar a tradu¢ao como uma prética politica e insurgente. Sua
escrita mestiza, marcada pela hibridizacao de linguas (inglés, espanhol, nauatle,
entre outras linguas fronteiricas), pela inespecificidade de género textual e pelo
testemunho ancorado no corpo, desafia a légica monolingue e homogénea do
Estado-nacgao. Para os estudos da traducao, isso pode desaguar em duas agoes
principais: (i) a traducao ativista feminista, que recusa a neutralidade ilusoria e
assume a inscri¢ao da tradutora no texto, em sintonia com a ideia de que traduzir
é também um gesto politico situado (Costa; Avila, 2005); (ii) na propagacio e
reflexdo do processo tradutério de textos multilingues, bem como visibilidade
para niao somente a escrita, mas como para promoc¢ao do encontro com
perspectivas, saberes, dizeres e sabires outros. Nesse horizonte, a mestiza
contribui para descolonizar os saberes tradutoérios, abrindo espaco para praticas
que resistem as dicotomias entre original/traducio, fidelidade/liberdade,
visibilidade/invisibilidade da pessoa que traduz.

Nessa mesma dire¢do, Ch’ixi também tem se mostrado fecundo fora do
campo historico e politico boliviano. Em um artigo recentemente publicado pela
revista Psicologia e Sociedade, Silva, Hiining e Tittoni (2024) propéem uma

“epistemologia feminista de corpo inteiro inspirada na logica ch’ixi, entendida

7 O lancamento da traducdo de Borderlands foi divulgado pelo instagram oficial da editora A
Bolha. Disponivel em: https://www.instagram.com/abolhaeditora/p/DIbpc OuBdU/

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



https://www.instagram.com/abolhaeditora/p/DIbpc_OuBdU/

365

@vista Eletronica da
ANPHLAC
como ética que reconecta a ciéncia com o corpo, os afetos, a memoria e os sonhos”
(Silva et. al, 2024, p. 11). Como lembram as autoras, o Ch’ixi recusa a sintese e
sustenta a contradicdo como forca, favorecendo leituras que reconhecem o
conflito e a heterogeneidade como constitutivos do sujeito. A proposta do artigo
parte da critica a separacao entre razao e corpo, frequentemente reproduzida na
ciéncia moderna, e propoe uma reconexao entre conhecimento, afetos e praticas
corporais. O ch’ixi aparece, assim, como logica que legitima a contradicao e a
coexisténcia de dimensdes aparentemente opostas: objetividade e subjetividade,
teoria e experiéncia, racionalidade e sensibilidade. Ao assumir que o sujeito
pesquisador é simultaneamente marcado pela colonialidade e portador de uma
agéncia descolonizadora, a pesquisa em psicologia social, como pratica
encarnada, ganha novas possibilidades de compreender identidades, memorias e
resisténcias em sua complexidade (Silva et. al, 2024).

E nesse limiar que se torna pertinente discutir como as proposicoes de
Anzaldua (1987) e de Silvia Rivera Cusicanqui (2010) podem ser mobilizadas para
além de seus contextos originarios, funcionando como perspectivas teoricas para
pensar praticas académicas e politicas contemporaneas. Importa frisar,
entretanto, que nem a mestiza nem o ch’ixi podem ou devem ser compreendidos
apenas como “ferramentas” de anélise. Reduzi-los a esse estatuto ressoa a logica
colonial da relacdo pesquisador-objeto, na qual sujeitos e epistemologias
racializadas ou nao ocidentais sdo desapropriadas de sua significincia e
transformadas em objetos de uso.

Essa critica ecoa o alerta de Linda Tuhiwai Smith (2012), em Decolonizing
Methodologies: research and indigenous peoples, ao destacar que prépria nocao
de “pesquisa” é vista, no mundo indigena, como uma das palavras mais violentas,
em razao de seu historico de exploracao, roubo de saberes e comercializacao da
alteridade. A l6gica de tratar epistemologias indigenas como objetos ou
ferramentas, o processo de instrumentalizacao, nao s6 desumaniza, mas também
reforca o olhar imperial que retira vitalidade, agéncia e espirito de quem ¢é

pesquisado (Smith, 2012). Essa é justamente uma das criticas formuladas por

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1366

@vista Eletronica da
ANPHLAC
Cusicanqui (2010) a determinados pesquisadores que, mesmo reivindicando o
rotulo de decoloniais, permanecem presos a praticas estruturalmente coloniais.

Nesse mesmo texto, Smith (2012) aprofunda a critica ao evidenciar que a
pesquisa e as metodologias académicas nao sao praticas neutras, mas campos
historicamente atravessados pelas relacoes de poder herdadas do imperialismo e
do colonialismo. Ao deslocar o foco da producdao de conhecimento para a
perspectiva dos povos originarios, a autora mostra como a pesquisa funcionou,
reiteradamente, como um dos mecanismos centrais de regulamentacao e
materializacdo do projeto colonial, disfarcando-se sob a aparéncia de
objetividade cientifica. Sua proposta, ao inverter o ponto de vista tradicional da
pesquisa, nao apenas denuncia esse legado, mas reivindica a centralidade das
vozes indigenas na definicao dos problemas, dos métodos e dos sentidos relativos
ao proprio fazer cientifico.

Ao contrario da reificacao implicada na nocao de ferramenta, a mestiza e
o ch’ixi operam como perspectivas que desestabilizam e transformam. Nao se
trata apenas de categorias aplicadas a um objeto de estudo, mas de
epistemologias vividas que reconfiguram também o sujeito que delas se
aproxima. Mobilizar a mestiza é entrar em contato com escritas e identidades que
recusam fronteiras e binarismos, obrigando o pesquisador a repensar suas
proprias categorias. Aproximar-se do ch’ixi é igualmente confrontar a
impossibilidade da sintese e assumir a coexisténcia em tensao como condicao, o
que desloca os modos convencionais de compreender o social. Nessa via de mao
dupla, sujeito e objeto ndo permanecem intactos: ambos s3o atravessados e
transformados pelo encontro com essas proposigoes, que projetam novos efeitos,
abrem outros horizontes e instauram possibilidades criticas de pesquisa.

Esse carater transformador se justifica porque tanto a mestiza quanto o
ch’ixi sao epistemologias que tem o corpo como seu foco. Nao se trata de
categorias abstratas que operam a distancia, mas de saberes que emergem da
experiéncia corporificada, da memoria, da lingua e da historia inscrita nos

corpos. A escrita de Anzaldta é um corpo que fala, atravessado por fronteiras

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1367

@vista Eletronica da
ANPHLAC

linguisticas e culturais; o ch’ixi de Cusicanqui é um corpo manchado pela
colonizacdo, mas que resiste e produz novos sentidos. Pensar com essas
proposicoes €, portanto, pensar a partir do corpo. Como lembra Seligmann-Silva,
figuras como “Fanon, Nascimento, Spivak, Hall, Mbembe, Kilomba, Ndikung e
Saidiya Hartman e tantos outros pensadores [...] partem de suas experiéncias, de
seus corpos e de suas subjetividades para revelar que todo saber é estruturado”
(2022, p. 45, grifo do autor)” para que possam existir em suas realidades e
sociedades. Constitui uma dimensao corporal que desestabiliza, transforma,

reconfigura e que estabelece uma atitude descolonizadora de saberes.

CONSIDERACOES FINAIS

Neste trabalho, foram exploradas as proposicoes tedricas "mestiza"
(Anzaldia, 1987) e "Ch’ixi" (Cusicanqui, 2010). Ambas as autoras oferecem visoes
criticas e inovadoras sobre a mesticagem e suas implicacdes historicas,
identitarias e epistémicas na cultura. Ao longo deste texto, buscamos deslocar a
mesticagem de uma compreensao naturalizada ou celebratoria para entendé-la
como conceito historicamente construido e politicamente mobilizado,
argumentando que essas categorias nao podem ser reduzidas a “ferramentas”
analiticas ou “neutras”. Longe de operarem de modo estatico ou utilitario,
mestiza e ch’ixi transformam também aqueles que delas se aproximam. Trata-se,
afinal, de epistemologias situadas e corporificadas que desestabilizam fronteiras,
dicotomias e paradigmas coloniais, instaurando novas formas de olhar e de
produzir conhecimento.

Durante nosso percurso, expomos como o corpo é central em ambas as
propostas. A escrita mestiza de Anzaldia emerge de um corpo fronteirico e
multilingue, que se inscreve na propria materialidade do texto, recusando a
homogeneizacao apagadora da diferenca. JA Ch’ixi, em Cusicanqui, mobiliza
neologismos e linguas indigenas aimara como gesto politico e epistemologico,
emerge do corpo indigena marcado pela colonizacdo, mas também portador de

poténcia descolonizadora. Pensar com essas perspectivas é, portanto, pensar a

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1368

@vista Eletronica da
ANPHLAC
partir do corpo como um lugar de enunciacao e producao de saberes— e € essa
dimensao corporal que permite reconfigurar a relacao entre quem pesquisa e os
mundos que sao pesquisados.

A contribuicdo das autoras ultrapassa seus contextos especificos e nos
oferece possiveis caminhos éticos e politicos para se lidar e relacionar com as
crises epistemologicas, politicas e ambientais que atravessam a América Latina.
A busca pela transformacdo cultural esta intrinsecamente vinculada a
descolonizacao de nossos comportamentos, acoes e da linguagem usada para
descrever o mundo. Nesse sentido, a critica a mesticagem como ideologia
integradora e homogeneizadora se torna central, pois revela como projetos
modernos e estatais frequentemente neutralizaram conflitos e apagaram as
diferencas.

Adotar o Dbilinguismo ou o multilinguismo como praticas
descolonizadoras, como proposto tanto por Anzaldda (1987) quanto por
Cusicanqui (2010), ao incorporar em suas producoes académicas e culturais as
linguas indigenas ancestrais presentes em seu cotidiano, podem contribuir para
a formacao de um coletivo de interlocutores e criadores de conhecimento capazes
de dialogar em condicoes de equidade com outras epistemologias de pensamento
e correntes académicas, tanto regionais quanto globais. Suas propostas
desestabilizam narrativas modernas homogéneas e valorizam cosmologias
outras, indicando horizontes de descolonizacdo que partem das margens, das
fronteiras e dos corpos racializados. Juntas, essas abordagens feministas e
decoloniais apontam para modos de habitar a América Latina que valorizam o
diverso, o inacabado e o contraditério. Descolonizar, nesse sentido, significa
também ir para além do entre: nao reconciliar polos opostos, mas assumir a
tensao e a contradicao como poténcia critica.

Percebemos também, nesse movimento, que ambas as autoras vao contra,
mas em direcoOes diferentes e paralelas, a nocao integralizante que a mesticagem
carrega consigo. Anzaldia e Cusicanqui, cada uma a sua maneira, nos mostram

como as diferencas sao maiores que as semelhancas e que nao devem ou podem

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1369

@vista Eletronica da
ANPHLAC
mais passar por processos sejam eles sociais, fisicos ou historicos de apagamento.
Relembremos aqui um dos aforismos famosos de Alexiss Nouss (2002) e La
Plantine (2002) que “cada mesticagem é Unica” e “s6 se traduz o diferente
diferentemente”. E necessario apoderar-se da contraidentidade seja ela mestiza
ou Ch’ixi, ou uma outra que venha ainda a ser elaborada, e se posicionar
contrariamente ao projeto da modernidade capitalista que busca homogeneizar e
apagar o diferente.

Entender a mesticagem a partir da mestiza e do ch’ixi é reconhecer que o
conhecimento nao é neutro, nem abstrato, mas relacional, situado, atravessado
por relacoes de poder e insurgente. Essas proposi¢oes descolonizam os saberes
ao romperem com dicotomias herdadas da modernidade e ao projetarem outras
formas de existéncia e de producdo de conhecimento. Nesse sentido, elas
dialogam, cada uma a sua maneira, tanto com o pensamento glissantiano sobre a
crioulizagdo como fendmeno do mundo (Glissant, 2025) quanto com a agéncia
pos-colonial e a insercao discursiva de sujeitos por Bhabba (2003). Mais do que
oferecer respostas conclusivas, esse movimento, revela também a necessidade de
ir para além do entre: nao mais a légica binaria de dois polos a serem mediados,
mas a afirmacdo de identidades e epistemes multiplas, contraditorias e em

constante movimento.

Referéncias

ABREU, Thiago; HASHIGUTI, Simone. Resenha de Ch’ixinakax utxiwa: uma
reflexdo sobre praticas e discursos descolonizadores. Polifonia, Cuiaba-MT, vol.
20, n. 53, p. 01 a 262, jan. - mar., 2022.

ANZALDUA, Gloria (Org.); MORAGA, Cherrie (Org.). This Bridge Called my
Back: Writings on radical Women of Color. New York: Kitchen Table —-Women of
Color Press, 1983.

ANZALDUA, Gloria. Borderlands/La Frontera: the new mestiza.1. ed. San
Francisco: Aunt Lute Books, 1987.

BENJAMIN, Walter, A tarefa-Rentincia do tradutor (Die aufgabe des
iibersetzers), Classicos da Teoria Bilingiie, Antologia Bilingiie. HEIDERMAN,
Werner (org.), Universidade Federal de Santa Catarina, CCE/DLLE-Ntucleo de

Traducao: Florianopolis, 2001.
Revista Eletrénica da
ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1370

Revista Eletrénica da
@\AN PHLAC

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. M. Avila; E. L.L. REIS; G. R.
GONCALVES. Belo Horizonte: UFMG, 2003.

COSTA, Claudia de Lima; AVILA, Eliana. Gloria Anzaldua, a consciéncia mestica
e o "feminismo da diferenca". Estudos Feministas, Florianopolis, v. 13, n. 3, p.
691-703, dez. 2005.

CRUZ, Décio Torres. Literatura (pos-colonial) caribenha de lingua inglesa.
Salvador: EDUFBA, 347 p., 2016

CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakas utxiwa: una reflexion sobre practicas y
discursos descolonizadores. 1 ed. Tinta Limé6n, 2010.

ELGAS. Os bons ressentimentos: ensaio sobre o mal-estar pés-colonial. Trad:
Diogo Cardoso. Sao Paulo: sobinfluencia edicées, 2025

ESPINOZA, Catalina Diaz; RAMIREZ, Tamara Cortés. iA descolonizar! La
propuesta de una identidad mestiza en dos autoras latinoamericanas
contempordneas: Gloria Anzaldda y Silvia Rivera Cusicanqui. Monografia
(Graduacao em Historia) — Departamento de ciéncias Historicas, Facultad de
Filosofia y Humanidades, Universidad de Chile, 80f, 2019.

FANON, Frantz. Pele negra, mdscaras brancas. Tradugao de Renato da Silva.
Salvador: Ed. UFBA, 2008.

GLISSANT, Edouard; CHAMOISEAU, Patrick. Abécédaire. In: A terra, o fogo, a
dgua e os ventos: por um Museu da Errancia com Edouard Glissant. Org:
Instituto Tomie Ohtake. 1 ed. Sao Paulo: Instituto Tomie Ohtake, 2025.

GLISSANT, Edouard. Introducdo a uma poética da diversidade. Trad: de Enilce
Albergaria Rocha. Juiz de Fora, MG: Editora UFJF, 2005

GROSFOGUEL, Ramoén. Racismo/sexismo epistémico, universidades
occidentalizadas y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI.
Traducao de Fernanda Miguens, Mauricio Castro e Rafael Maieiro. Tabula Rasa.
Bogota- Colombia, No.19: 31-58, julio-diciembre 2013

LAPLANTINE, Francois. NOUSS, Alexis. A Mesticagem. Traducdo de Ana
Cristina Leonardo, Lisboa: Instituto Piaget, 2002

MERLO, Hugo. A mesticagem como conceito histérico: uma descricao tedrica.
Revista de Teoria da Historia. n26, vi, 2023.

MIGNOLO, Walter D. Histérias locais-projetos globais: colonialidade, saberes
subalternos e pensamento liminar. 1. ed. Sio Paulo: Imprensa oficial, 2003.

MOREIRA, Gabriel Caetano. Atravessando Fronteras, Crossing Borders:
traducao, corporalidade e escrita em Gloria Anzaldaa. Dissertacao (Mestrado em
Linguistica Aplicada) - Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade
Estadual de Campinas. p. 148. 2025

Revista Eletrénica da
@ ANPHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br



1371

QUIJANO, Anibal. Colonialidad y Modernidad-racionalidad. Traducao de
Wanderson flor do nascimento. In: BONILLO, Heraclio (comp.). Los
conquistados. Bogota: Tercer Mundo Ediciones; FLACSO, pp. 437-449, 1992

SELIGMANN-SILVA, Marcio. Passagem para o outro como tarefa: traducao,
testemunho e poés-colonialidade. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2022. 298 p.
ISBN 978-65-88388-13-6. Disponivel em:
https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/19488/1/ebook passagem-para-o-
outro 2022.pdf. Acesso em: 01 set. 2025

SILVA, Aline Kelly da; HUNING, Simone Maria; TITTONI, Jaqueline. Uma
epistemologia feminista de corpo inteiro na pesquisa em psicologia social.
Psicologia & Sociedade, Porto Alegre, v. 36, e277599, 2024. DOI:
https://doi.org/10.1590/1807-0310/2024v36277599

SMITH, Linda Tuhiwai. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous
Peoples. London & New York: Zed Books, 2012.

Revista Eletrénica da
@AN PHLAC

Revista Eletronica da ANPHLAC, ISSN 1679-1061, N° 40, p.347-371, jul./dez., 2025.
http://revista.anphlac.org.br


https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/19488/1/ebook_passagem-para-o-outro_2022.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/19488/1/ebook_passagem-para-o-outro_2022.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1590/1807-0310/2024v36277599

